جو شخص اللہ کے ساتھ کسی دو سرے معبود کو پکارے جس کی کوئی دلیل اس کے پاس نہیں' پس اس کا حساب تو اس کے رب کے اوپر ہی ہے۔ بیشک کافرلوگ نجات سے محروم ہیں۔ (۱)

اور کہو کہ اے میرے رب! تو بخش اور رحم کر اور تو سب مہمانوں سے بهتر مهمانی کرنے والا ہے-(۱۱۸)

> سورهٔ نور مدنی ہے اور اس کی چونسٹھ آیتیں اور نور کوع ہیں۔

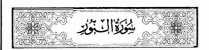
شروع کرتا ہوں اللہ تعالیٰ کے نام سے جو بڑا مہوان نمایت رحم والاہے۔

یہ ہے وہ سورت جو ہم نے نازل فرمائی ہے<sup>(۲)</sup> اور مقرر کر دی ہے اور جس میں ہم نے کھلی آیتیں (احکام) اتارے ہیں ناکہ تم یاد رکھو-(ا)

زناکار عورت و مرد میں سے ہر ایک کوسو کوڑے لگاؤ۔ (۳) ان پر اللہ کی شریعت کی حد جاری کرتے ہوئے

وَمَنُ يَتَدُءُ مَعَ الله والها الخَرَ لاَ بُرُهَانَ لَهُ بِهُ ` فَانَّمَاحِسَالُهُ عِنْدَرَتِهِ إِنَّهُ لاَيُفْلِوُ الْكِفْرُونَ ﴿

وَقُلُ رَّبِّ اغْفِرُوارْحَهُ وَانْتَ خَيْرُ الرَّحِمِينَ ﴿



سُوُرَةُ انْزَلْنَهَا وَفَرَضُهَا وَانْزَلْنَا فِيهُا الْبِرِ بَيِّنَاتٍ لَمَــ لَكُوْ تَنَكَّرُونَ ①

ٱلزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَاجُلِدُ وَاكُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُ كُورِهِمَارَاْفَةٌ فِيُدِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ

(۱) اس سے معلوم ہوا کہ فلاح اور کامیابی آخرت میں عذاب اللی سے نئے جانا ہے، محض دنیا کی دولت اور آسائٹوں کی فراوانی کا کسیابی نہیں 'یہ تو دنیا میں کافروں کو بھی حاصل ہے لیکن اللہ تعالی ان سے فلاح کی نفی فرما رہا ہے 'جس کے صاف معنی یہ ہیں کہ اصل فلاح آخرت کی فلاح ہے جو اہل ایمان کے جھے میں آئے گی 'نہ کہ دنیوی مال و اسباب کی کشت 'جو کہ بلا تفریق مومن و کافر 'سب کوئی حاصل ہوتی ہے۔

اللہ سور وَ نور 'احزاب اور نساء یہ تینوں سور تیں الی ہیں 'جن میں عور توں کے خصوصی مسائل اور معاشرتی زندگی کی بابت اہم تفصیلات بیان کی گئی ہیں۔

(۲) قرآن کریم کی ساری ہی سورتیں اللہ کی نازل کردہ ہیں'لیکن اس سورت کی بابت جو یہ کما تو اس سے اس سورت میں بیان کردہ احکام کی اہمیت کو اجاگر کرنا ہے۔

(٣) بد کاری کی ابتدائی سزا' جو اسلام میں عبوری طور پر بتلائی گئی تھی' وہ سورۃ النساء' آیت ۱۵ میں گزر چکی ہے' اس

وَالْيُوُوالْخِوْ وَلَيَثُهَدُ عَدَابَهُمَا طَأَهِمَةُ عَدَابَهُمَا طَأَهِمَةُ مِنْ الْيُؤْمِنِيْنَ ﴿

ڵڟٞٳؽ۬ڵٲؽؽڮڂؙٳڷڒۯؘڶڹؽڎٞٲۉؙۺؙؿڔڲڐؘٷٵڵڗٞٳڹؽٷڶۘۯؽؘڮۣڡؙۿٵٙ ٳڷؙڵۯؘٳڹٲۉؙۺؿڔڰٷڿڗٟ؞ڶٳڬۘٷڸٲڶۿٷ۫ڡۣڹؽڹ۞

تہمیں ہرگز ترس نہ کھانا چاہیے' اگر تہمیں اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان ہو۔ (ا) ان کی سزا کے وقت مسلمانوں کی ایک جماعت موجود ہونی چاہیئے۔ (۲) فرانی جماعت موجود ہونی چاہیئے۔ (۲) نائی مرد بجز زانی یا مشرکہ عورت کے اور سے نکاح نہیں کر آباور زناکار عورت بھی بجز زانی یا مشرک مرد کے اور نکاح نہیں کرتی اور ایمان والوں پر بیہ حرام کردیا گیا۔ (۳)

میں کہا گیا تھا کہ اس کے لیے جب تک مستقل سزا مقرر نہ کی جائے 'ان بدکار عورتوں کو گھروں میں بند رکھوا بھر جب سورہ نور کی یہ آیت نازل ہوئی تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے جو وعدہ فرمایا تھا'اس کے مطابق بدکار مرد وعورت کی مستقل سزا مقرر کردی گئی ہے' وہ تم مجھ سے سکھ لو'اور وہ ہے کنوار سے (غیرشادی شدہ) مرداور عورت کے لیے سوسو کو ڑے اور شکساری کے ذریعے سے مار دینا۔ (صحبح مسلم 'کتاب الحدود باب حد المزنیلی ۔والسنن) پھر آپ نے شادی شدہ زانیوں کو عملاً سزائے رجم دی اور سو کو ڑے (جو چھوٹی سزا ہے) بڑی سزا میں مدغم ہو گئے اور اب شادی شدہ زانیوں کے عملاً سزائے رجم دی اور بعد میں کو ڑے (جو چھوٹی سزا ہے) بڑی سزا میں مدغم ہو گئے اور اب شادی شدہ زانیوں کے لیے سزا صرف رجم (سنگساری) ہے۔ عمد رسالت مآب صلی اللہ علیہ و سلم کے بعد ظفائے راشدین اور عہد صحابہ الشیسی میں بھی کی مزادی گئی اور بعد میں تمام امت کے فقہاو علما بھی اسی کے قائل رہے اور آج تک قائل ہیں۔ صرف خوارج نے اس سزا کا انکار کیا برصغیر میں اس وقت بھی کچھ ایسے افراد ہیں جو اس سزا کے منکر ہیں۔ اس انکار کی اصل بنیاد ہی انکار حدیث پر ہے۔ کیونکہ رجم کی سزا صحح اور نمایت قوی احادیث سے فارد ہیں ہیں کہ علمانے اسے متواتر روایات میں شار کیا ہے۔ اس لیے حدیث کی جیت کا اور دین میں اس کے ماخذ شرعی ہونے کا قائل شخص رجم کا انکار نہیں کر سکتا۔

- (۱) اس کا مطلب میہ ہے کہ ترس کھا کر سزا دینے ہے گریز مت کرو' ورنہ طبعی طور پر ترس کا آنا' ایمان کے منافی نہیں' منجملہ خواص طبائع انسانی میں ہے ہے۔
- (۲) ناکہ سزا کا اصل مقصد کہ لوگ اس سے عبرت پکڑیں 'زیادہ وسیعے پیانے پر حاصل ہو سکے۔ بدفتمتی سے آج کل برسرعام سزا کو انسانی حقوق کے خلاف باور کرایا جا رہا ہے۔ یہ سرا سرجہالت 'احکام اللی سے بغاوت اور بزعم خولیش اللہ سے بھی زیادہ انسانوں کاہمدرداور خیرخواہ بنتا ہے۔ درال حالیکہ اللہ سے زیادہ رؤف رحیم کوئی نہیں۔
  - (m) اس کے مفہوم میں مفسرین کے درمیان اختلاف ہے-

جو لوگ پاک دامن عورتوں پر زنا کی تہمت لگائیں پھر چار گواہ نہ پیش کرسکیں تو انہیں ای کو ڑے لگاؤ اور بھی بھی ان کی گواہی قبول نہ کرو- یہ فاسق لوگ ہیں- (ا) (م) ہاں جو لوگ اس کے بعد توبہ اور اصلاح کرلیں <sup>(۱)</sup> تو اللہ تعالیٰ بخشنے والا اور مہرانی کرنے والا ہے- (۵) جو لوگ اپنی بیولیوں پر بد کاری کی تہمت لگائیں اور ان کا

وَالَّذِيْنَ يَوْمُونَ الْمُحْصَمَّتُ تَعَرَّلُو يَأْتُواْ بِأَدْبُعَةُ شُهَدَاَهُ فَاجْلِدُو حُمَّنْلِيْنَ جَلْدَةً وَلاَنْقَبُلُوالَهُمْ شَهَادَةً الْبَدَّا وَاوْلِيْكَ هُوُ الْفُرِعُونَ فَنَ وَالْآلِذِيْنَ تَالُمُواْ مِنْ بَعْدِ ذلِكَ وَاصُلَحُواْ قَلْنَ اللهَ عَفُوْرُتَ عِيْدُوْ وَالْذِيْنَ مَرْمُونَ اَذُواجَهُمْ وَلَوْيَكُنْ لَهُوَ شُهَدَا أَوْلَالَا

ا۔ بعض کتے ہیں کہ یہ غالب احوال کے اعتبار ہے ہے اور مطلب ہیہ ہے کہ عام طور پر بدکار قتم کے لوگ نکاح کے لیے اپنے ہی جیسے لوگوں کی طرف رجوع کرتے ہیں 'چنانچہ زانیوں کی اکثریت زانیوں کے ساتھ ہی نکاح کرنا پند کرتی ہے اور مقصوداس ہے اہل ایمان کو متنبہ کرنا ہے کہ جس طرح زنا ایک نمایت فتیج اور برا گناہ ہے 'ای طرح زنا کاروں کے ساتھ شادی میاہ کے تعلقات قائم کرنا بھی منع اور حرام ہے۔ امام شوکانی نے اس مفہوم کو رائح قرار دیا ہے اور احادیث میں اس کا جو سبب نزول بیان کیا گیا ہے اس ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کہ بعض صحابہ الشیشی نے بدکار عور توں سے نکاح کرنے کی اجازت طلب کی 'جس پر یہ آیت نازل ہوئی 'یعنی انہیں ایسا کرنے سے روک دیا گیا۔ ای سے استدلال کرتے کہ وائز نہیں۔ ہاں گرے مورت نے جس مرد سے بدکاری کی ہو۔ ان کا آپس میں نکاح جائز نہیں۔ ہاں گر وہ فالص تو بہ کرلیں تو پھران کے در میان نکاح جائز نہیں۔ (تفیرائن کیش)

۲- بعض کتے ہیں کہ یمال نکاح' سے مراد معروف نکاح نہیں ہے بلکہ یہ جماع کے معنی میں ہے اور مقصد زنا کی شاعت و قباحت بیان کرنا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ بدکار مردا پنی جنسی خواہش کی ناجائز طریقے سے تسکین کے لیے بدکار عورت کی طرف اور ای طرف اور ای طرح بدکار عورت بدکار مرد کی طرف رجوع کرتی ہے' مومنوں کے لیے ایسا کرنا یعنی زناکاری حرام ہے۔ اور مشرک مرد و عورت کا ذکر اس لیے کر دیا کہ شرک بھی زنا سے ملتا جلتا گناہ ہے' جس طرح مشرک اللہ کو چھوڑ کر مدوں کے در پر جھکتا ہے ای طرح ایک زناکار اپنی ہیوی کو چھوڑ کریا بیوی اپنے خاوند کو چھوڑ کر غیروں سے اپنامنہ کالا دو سروں کے در پر جھکتا ہے ای طرح ایک زناکار اپنی ہیوی کو چھوڑ کریا بیوی اپنے خاوند کو چھوڑ کر غیروں سے اپنامنہ کالا کراتی ہے۔

(۱) اس میں قذف (بہتان تراثی) کی سزابیان کی گئی ہے کہ جو مخص کسی پاک دامن عورت یا مرد پر زنا کی تہمت لگائے (اس طرح جو عورت کسی پاک دامن مرد یا عورت پر زنا کی تہمت عائد کرے) اور وہ بطور ثبوت چار گواہ پیش نہ کر سکے تو اس کے لیے تین حکم بیان کیے گئے ہیں۔ (۱) انہیں اس کوڑے لگائے جائیں '۲) ان کی شمادت بھی قبول نہ کی جائے ' ۳۔ وہ عنداللہ وعندالناس فاسق ہیں۔

(٢) توبہ سے کو ژول کی سزا تو معاف نہیں ہو گی 'وہ تائب ہو جائے یا اصرار کرے 'یہ سزاتو بسرحال ملے گی- البتہ دو سری

ٱنۡفُسُهُ مُ فَشَهَادَةُ ٱحَدِهِ وَٱرْبَعُ شَهَادَتِ بِاللَّهِ إِنَّهُ لِمِنَ الصّٰدِقِينَ ۞

وَالْخَامِسَةُ أَنَّ لَعُنْتَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الكَّلْنِيئِنَ ۞

ۅؘۘؽؽؙۯۅؙؙٳۼؠؙؗؠٚٵڵڠؙؽٚٵۻٙٲؽؙؾؿؙۿٙۮٲۯؽؘۼۺؘۿڶؾٟٵؚؚؚٛڵڟۏؚٳؿؙ ڵؠٙؽٵڰڵڹؚۑؿؙڹۨ۞

وَا**نُ**كَامِسَةَ أَنَّ غَضَبَ اللهِ عَلَيْهَ ۚ أَلْ كَانَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ⊙

کوئی گواہ بجز خود ان کی ذات کے نہ ہو تو ایسے لوگوں میں سے ہرایک کا ثبوت یہ ہے کہ چار مرتبہ اللہ کی قتم کھاکر کہیں کہ وہ پچوں میں سے ہیں-(۲) اور مانچوس مرتبہ کے کہ اس بر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہو اگر

اور پانچویں مرتبہ کے کہ اس پر اللہ تعالی کی لعنت ہو اگر وہ جھوٹوں میں سے ہو۔ (۱)

اور اس عورت سے سزا اس طرح دور ہو سکتی ہے کہ وہ چار مرتبہ اللہ کی قتم کھاکر کیے کہ یقیناً اس کا مرد جھوٹ بولنے والوں میں سے ہے۔(۸)

اور پانچویں دفعہ کھے کہ اس پر اللہ تعالیٰ کاغضب ہو اگر اس کاخاوند پچوں میں سے ہو۔ <sup>(۲)</sup> (9)

دوباتیں جو ہیں 'مردود الشہادة اور فاسق ہونا'اس کے بارے ہیں اختلاف ہے 'بعض علماس استثنا کو فسق تک محدود رکھتے ہیں نیمی توبہ کے بعد ہیں تعنی توبہ کے بعد مقبول الشہادة بھی ہو جائے گا- اور بعض مفسرین دونوں جملوں کو اس میں شامل سبھتے ہیں ' یعنی توبہ کے بعد مقبول الشہادة بھی ہو جائے گا- امام شوکانی نے اسی دو سری رائے کو ترجیح دی ہے اور آبدًا کا مطلب بیان کیا ہے مادَامَ قَاذِفًا لیعنی جب تک وہ بہتان تراثی پر قائم رہے جس طرح کما جائے کہ کافرکی شہادت بھی قبول نہیں ' تو یمال ' جمعی کا مطلب میں ہوگا کہ جب تک وہ کافرے۔

(۱) اس میں لعان کامسکہ بیان کیا گیاہے 'جس کامطلب ہے ہے کہ کسی مرد نے اپنی بیوی کو اپنی آنکھوں سے کسی غیر کے ساتھ بدکاری کرتے ہوئے دیکھا' جس کاوہ خود تو عینی گواہ ہے لیکن چو نکہ زنا کی حد کے اثبات کے لیے چار مردوں کی عینی گواہی ضروری ہے 'اس لیے جب تک وہ اپنے ساتھ مزید تین عینی گواہ پیش نہ کرے 'اس کی بیوی پر زنا کی حد نہیں لگ سکتی ۔ لیکن اپنی آنکھوں سے دیکھ لینے کے بعد الی بد چلن بیوی کو برداشت کرنا بھی اس کے لیے ناممکن ہے ۔ شریعت نے اس کا حل ہے پیش کیا ہے کہ یہ شخص عدالت میں یا حاکم مجاز کے سامنے چار مرتبہ اللہ کی قتم کھا کر یہ کے گاکہ وہ اپنی بیوی پر زنا کی تھمت لگانے میں سچاہے یا یہ بچہ یا حمل اس کا نہیں ہے ۔ اور پانچویں مرتبہ کے گاکہ اگروہ جھوٹا ہے تو اس پر اللہ کی لعت۔

(۲) یعنی اگر خاوند کے جواب میں بیوی چار مرتبہ قتم کھا کر بیہ کمہ دے کہ وہ جھوٹا ہے اور پانچویں مرتبہ کے کہ اگر اس کا خاوند سچاہے (اور میں جھوٹی ہوں) تو مجھ پر اللہ کا غضب نازل ہو۔ تو اس صورت میں وہ زنا کی سزا سے نیج جائے گی۔ اس کے بعد ان دونوں کے درمیان بمیشہ کے لیے جدائی ہو جائے گی۔ اے لعان اس لیے کہتے ہیں کہ اس میں دونوں بی اپنے آپ کو جھوٹا ہونے کی صورت میں مستحق لعنت قرار دیتے ہیں۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ایسے بعض واقعات بیش آئے 'جن کی تفصیل احادیث میں موجود ہے 'وہی واقعات ان آیات کے نزول کا سبب ہے۔

وَلُوۡلِافَصُٰلُ اللّٰهِ عَلَيْكُو ۗ وَرَحْمَتُهُ ۗ وَانَّ اللّٰهَ تَوَّابٌ حَلِيُرُّ ۖ

إِنَّ الَّذِينَ جَاءُو بِالْإِفْكِ عُصَّبَةٌ مِّنْكُوْهِ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُوْ

اگر اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم تم پر نہ ہوتا (او تم پر مشقت اترتی) اور اللہ تعالیٰ توبہ قبول کرنے والا با الحکمت ہے۔(۱۰) جو لوگ بیہ بہت بڑا بہتان باندھ لائے ہیں (۲) بیہ بھی تم

(۱) اس کا جواب محذوف ہے ' تو تم میں سے جھوٹے پر فور اللہ کاعذاب نازل ہو جایا۔ لیکن چو نکہ وہ تواب ہے اور تحکیم بھی ' اس لیے ایک تو اس نے ستر پوشی کر دی ' ناکہ اس کے بعد اگر کوئی سیچے دل سے توبہ کر لے تو وہ اسے اپنے دامان رحمت میں ڈھانپ لے گا اور تحکیم بھی ہے کہ اس نے لعان جیسا مسئلہ بیان کرکے غیور مردوں کے لیے ایک نمایت معقول اور آسان تجویز میاکردی ہے۔

(٢) إفْكٌ عرادوہ واقعہ الك ہے جس میں منافقین نے حضرت عائشہ رضی الله عنها كے دامن عفت وعزت كو داغ دار کرنا چاہا تھا۔ کیکن اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں حضرت عائشہ اللیجھیں کی براء ت نازل فرما کر ان کی یاک دامنی اور عفت کو داضح تر کر دیا۔ مخضرا بیر واقعہ یوں ہے کہ تھم تجاب کے بعد غزو ۂ بنی المصطلق (مریسیع) سے واپسی پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام النہ ﷺ نے مدینہ کے قریب ایک جگہ قیام فرمایا' صبح کو جب وہاں سے روانہ ہوئے تو حضرت عائشہ النی النی النی کا مودج بھی 'جو خال تھا' اہل قافلہ نے یہ سمجھ کراونٹ پر رکھ دیا کہ ام المومنین النیک اس کے اندر ہی ہول گی- اور وہال سے روانہ ہو گئے ' درال حالیکہ حضرت عائشہ النہ علی اپنے ہار کی تلاش میں باہر گئ ہوئی تھیں 'جب واپس آئیں تو دیکھاکہ قافلہ چلاگیا۔ تو یہ سوچ کرومیں لیٹ رہیں کہ جب ان کو میری غیرموجودگی کاعلم ہو گاتو تلاش کے لیے واپس آئیں گے۔ تھوڑی دیر کے بعد صفوان بن معطل سلمی واٹٹے آگئے 'جن کی ذمہ داری ہیں تھی کہ قافلے کی رہ جانے والی چیزیں سنبھال لیں۔ انہوں نے حضرت عائشہ ﷺ کو حکم حجاب سے پہلے دیکھا ہوا تھا۔ انہیں دیکھتے ہی إِنَّا لِلهِ إلخ بڑھا اور سمجھ گئے کہ قافلہ غلطی ہے یا بے علمی میں حضرت ام المومنین الشیخین کو بہیں چھوڑ کر آگے چلا گیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے انہیں اپنے اونٹ پر بٹھایا اور خود کئیل تھاہے پیدل چلتے قافلے کو جا ملے۔ منافقین نے جب حضرت عائشہ النی ایس کا اس طرح بعد میں اکیلے حضرت صفوان رہاتی کے ساتھ آتے دیکھا تو اس موقع کو بہت غنیمت جانا اور ر کیس المنافقین عبداللہ بن الی نے کما کہ بیہ تنائی اور علیحد گی ہے سبب نہیں اور یوں انہوں نے حضرت عائشہ اللہ ﷺ کو حضرت صفوان بھاٹٹے کے ساتھ مطعون کر دیا' دراں حالیکہ دونوں ان باتوں سے بکسربے خبرتھے۔ بعض مخلص مسلمان بھی منافقین کے اس پروپیکنڈے کا شکار ہو گئے' مثلاً حضرت حسان' مسطح بن اثاثہ اور حمنہ بنت مجش رضی اللہ عنهم (اس واقعہ کی بوری تفصیل صحیح احادیث میں موجود ہے) نبی صلی اللہ علیہ وسلم یورے ایک مہینے تک' جب تک اللہ تعالیٰ کی طرف سے براء ت نازل نہیں ہوئی ' سخت پریشان رہے اور حضرت عائشہ اللی علی میں اپنی جگہ بے قرار و مضطرب-ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے ای واقعے کو اختصار و جامعیت کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔ إفْكٌ کے معنیٰ ہیں کسی چیز کو الٹا

ؠڵۿۅؘڂؽ۠ۯڰڴڐۣڸڴؚڷٳڣؿؖٷؿڣؙۿؙ؆ٵڰ۬ۺۜٮؘڹڝٙٳٞٳڗؿۧۅۘۅؘٲڶؽؚؽؙ ؾۘۏڶؽؽؚۯٷؘؽۿؙۿؙڵ؋ؘڡؘۮؘڮۛۼڟؿ۠۞

لَوْلاَ اِدْسَىِعَتُمُوّهُ طَنَّ الْعُوْمِنُوْنَ وَالْغُوْمِنْتُ بِاَنْشُرِهُمْ خَيْرًا وَقَالُوُا لِمَنَالِفُكُ تَمِينُ ۞

> ڷۊڵۯڿٵٛ؞ؙۏۘٛٛڡؘڶؽۼڔۣٲۯؠؘۼڐۺؙۿڵٲ؞ۧٷڶۮ۫ڵۅؙؽڷڎؙٳڽٳڷۺؗۿڵڵ؞ ڡؘٲۅڷڸٟڮۼٮ۫ػڶڟٷ؋۩ڵڴۏڮؙۏؘ۞

وَلَوْلَافَضُلُ اللهِ عَلَيْكُو وَرَحُنتُهُ فِي الدُّنيَا وَالْاِخِرَةِ لَسَّنَكُوْنِ مَا اَفَضُتُونِهُ وَ عَلَائْ عِطْلُونُ

میں سے ہی ایک گروہ (۱) ہے۔ تم اسے اپنے لیے برا نہ سمجھو' بلکہ بیہ تو تمہارے حق میں بہترہے۔ (۱) ہاں میں سمجھو' بلکہ بیہ فخض پر اتنا گناہ ہے جتنااس نے کمایا ہے اور ان میں سے جس نے اس کے بہت بڑے جھے کو سمرانجام دیا ہے اس کے لیے عذاب بھی بہت ہی بڑا ہے۔ (۱۱) السے سنتے ہی مومن مردول عورتوں نے اپنے حق میں نیک گمانی کیوں نہ کی اور کیوں نہ کہہ دیا کہ بہ تو تھلم کھلا

وہ اس پر چار گواہ کیوں نہ لائے؟ اور جب گواہ نہیں لائے تو یہ بہتان باز لوگ یقیناً اللہ کے نزدیک محض جھوٹے ہیں۔(۱۳)

صریح بہتان ہے۔ (۱۲)

اگر اللہ تعالی کا فضل و کرم تم پر دنیا اور آخرت میں نہ ہو تا تو یقیناً تم نے جس بات کے چربے شروع کر رکھے

دینا- اس واقع میں بھی چونکہ منافقین نے معالمے کو الٹا دیا تھالیعنی حضرت عائشہ النہ سی اور تعریف کی مستحق تھیں' عالی نسب اور رفعت کردار کی مالک تھیں نہ کہ قذف کی- لیکن ظالموں نے اس پیکر عفت کو اس کے بر عکس طعن اور بہتان تراثی کابدف بنالیا-

- (۱) ایک گروہ اور جماعت کو عُضبةٌ کما جاتا ہے کیونکہ وہ ایک دو سرے کی تقویت اور عصبیت کاباعث ہوتے ہیں۔
- (۲) کیونکہ اس سے ایک تو تہیں کرب اور صدمے کے سبب ثواب عظیم ملے گا' دو سرے آسانوں سے حضرت عائشہ الشہ الشہ کی براءت سے ان کی عظمت شان اور ان کے خاندان کا شرف و فضل نمایاں تر ہو گیا' علاوہ ازیں اہل ایمان کے لیے اس میں عبرت وموعظت کے اور کئی پہلو ہیں۔
  - (٣) اس سے مراد عبداللہ بن ابی منافق ہے جو اس سازش کا سرغنہ تھا۔
- (۳) یماں سے تربیت کے ان پہلوؤں کو نمایاں کیا جا رہا ہے جو اس واقعے میں مضم میں۔ ان میں سب سے پہلی بات بہ ہے کہ اہل ایمان ایک جان کی طرح میں 'جب حضرت عائشہ الشخصیٰ پر اتمام طرازی کی گئی تو تم نے اپنے پر قیاس کرتے ہوئے فور اس کی تردید کیوں نہ کی اور اسے بہتان صرح کیوں قرار نہیں دیا ؟

إِذْتَكَفُّوْنَهُ بِالْسِنَتِكُوْ وَتَقُولُونَ بِأَفْواهِكُو مَا لَيْسَ لَكُوْبِهِ عِلْمُ وَتَصَبُّونَهُ مِينَا أَوْهُمَ عِنْدَاللهِ عَظِيمٌ ﴿

وَ لَوَٰلِآ إِذْ سَمِعُمُّوُهُ قُلُتُونَا يَكُونُ لِنَاآنَ تَتَكَلَّمُ بِهِٰنَا أَشْبُحْنَكَ لَهُ لِللَّهُ الْمُنْخَافَ لَهُ الْمُنْفَافِ ﴿ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَافُ عَظِيرٌ ﴿

تھے اس بارے میں تمہیں بہت بڑا عذاب پہنچا۔ (۱۴) جبکہ تم اے اپنی زبانوں سے نقل در نقل کرنے گے اور اپنے منہ سے وہ بات نکالنے گئے جس کی تمہیں مطلق خبر نہ تھی 'گو تم اے ہلکی بات سجھتے رہے لیکن اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ بہت بڑی بات تھی۔(۱۵)

تم نے الی بات کو سنتے ہی کیوں نہ کمہ دیا کہ ہمیں الی بات منہ سے نکالنی بھی لائق نہیں۔ یااللہ! تو پاک ہے' یہ تو بہت بڑا بہتان ہے اور تہمت ہے۔ (۱۲)

(۱) دو سری بات اللہ تعالی نے اہل ایمان کو بیہ بتلائی کہ اس بہتان پر انہوں نے ایک گواہ بھی پیش نہیں کیا۔ جب کہ اس کے لیے چار گواہ ضروری تھے 'اس کے باوجود تم نے ان بہتان تراشوں کو جھوٹا نہیں کہا۔ یمی وجہ ہے کہ ان آیات کے نزول کے بعد حضرت حسان 'مسطح اور حمنہ بنت جحش رضی اللہ عنہم کو حد قذف لگائی گئی۔ (مسند أصمد بحد اللہ عنهم کو حد قذف لگائی گئی۔ (مسند أصمد بحد اللہ عنهم کو حد قذف لگائی گئی۔ اس منہ بنت بحش اللہ عنہم کو مد قذف لگائی گئی۔ اس منہ بنت بحش اللہ بن ماجه 'نمبر ۱۳۵۲) عبداللہ بن ابی کو سزااس لیے نہیں دی گئی کہ اس کے لیے آخرت کے عذاب عظیم کو ہی کافی سمجھ لیا گیااور مومنوں کو سزا دے کر دنیا میں ہی پاک کر دیا گیا۔ دو سرے 'اس کے پیچھے ایک پورا جسم تھا' اس کو سزا دینے کی صورت میں پچھے ایک خطرات تھے کہ جن سے نمٹنا اس وقت مسلمانوں کے لیے مشکل تھا' اس کے مصلح تا اے سزا دینے سے گریز کیا گیا۔ (فتح القدیر)

تیسری بات میہ فرمائی گئی ہے کہ اللہ کا فضل و احسان تم پر نہ ہو تا تو تمهارا میہ روبیہ کہ تم نے بلا تحقیق اس افواہ کو آگ پھیلانا شروع کر دیا۔ عذاب عظیم کا باعث تھا۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ افواہ سازی اور اس کی نشرواشاعت بھی جرم عظیم ہے جس پر انسان عذاب عظیم کا مستحق قرار یا سکتا ہے۔

چوتھی بات کہ یہ معالمہ براہ راست حرم رسول ماڑ آگیا اور ان کی عزت و آبرو کا تھالیکن تم نے اسے قرار واقعی ابھیت نہیں دی اور اسے ہلکا سمجھا۔ اس سے بھی یہ سمجھانا مقصود ہے کہ محض آبرو ریزی ہی بڑا جرم نہیں ہے کہ جس کی حد سو کوڑے یا رجم ہے بلکہ کسی کی عزت و آبرو پر اس طرح حملہ کرنا اور کسی عفت مآب خاندان کی تذلیل و اہانت کا سروسامان کرنا بھی اللہ کے نزدیک بہت بڑا گناہ ہے 'اسے ہلکامت سمجھو۔ اسی لیے آگے بھر مزید تاکید کرتے ہوئے کہا کہ تم نے سنتے ہی یہ کیوں نہیں کہا کہ جمیں ایسی بات منہ سے نکائی بھی لائق نہیں۔ یہ یقینا بہتان عظیم ہے۔ اسی لیے امام مالک فرماتے ہیں کہ جو نام نہاد مسلمان حضرت عائشہ الشروعی پر بے حیاتی کا الزام عائد کرے وہ کافرہے کیوں کہ وہ اللہ کی اور قرآن کی تعذیب کرتا ہے (ایسراتھاسیر)

يَعِطُكُوْاللَّهُ أَنْ تَعُوْدُوْ المِثْلِهِ آلِكَ الْنَ كُنْتُوْمُؤُمِنِينَ ﴿

وَيُبَيِّنُ اللهُ لَكُوُ الْالْيَتِ وَاللهُ عَلِيُوْ حَكِيْهُ ۞

لِنَّ الَّذِينُ يُعِبُّونَ الْنُ تَتَثِيْمَ الْفَاحِثَةَ فَى الَّذِينَ الْمُنُوالَهُمُّ عَذَاكِ الِيُقِرِّقِ الدُّنْيَا وَالْخِرَةِ وَاللهُ يَعْلَمُ وَانْثُمُّ لِاَتَّنَامُونَ ۞

وَلُوۡلِافَضُلُاللَّهِ عَلَيۡكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَانَّ اللَّهَ رَوُوْفٌ تَحِيْهُ ۞

ؽٳؿۿٵڷڬؽؙؽ ٳڡؽؙٷٳڵڬۺۧۼٷڶڂڟۏ<u>ڽڗٳڰؿڟڽ</u>ۉڡۜڽٙؽؖؿۼڂٛڟڮؾ ٳؿۿٵڷڬؿؙؽٵۿۯڽٳڶڣڂۺٵۧٷڶؽڹٛڲۯۏڮٙڵڟڞؙڶٳؠڵڡؚٵؽؙڴ

الله تعالی تهمیں نفیحت کر تاہے کہ پھر بھی بھی ایسا کام نہ کرنااگر تم سیجے مومن ہو- (۱۷)

الله تعالی تمهارے سامنے اپنی آیتیں بیان فرما رہاہے' اور الله تعالی علم و حکمت والا ہے-(۱۸)

جو لوگ مسلمانوں میں بے حیائی پھیلانے کے آرزو مند رہتے ہیں ان کے لیے دنیا اور آخرت میں دردناک عذاب ہیں'<sup>(۱)</sup> اللہ سب کچھ جانتا ہے اور تم پچھ بھی نہیں حانتے۔(۱۹)

اگرتم پر اللہ تعالیٰ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی اور بیہ بھی کہ اللہ تعالیٰ بڑی شفقت رکھنے والا مهرمان ہے۔ (توتم پر عذاب اتر جاتا)(۲۰)

ایمان والوا شیطان کے قدم بقدم نہ چلو- جو شخص شیطانی قدموں کی پیروی کرے تو وہ تو بے حیائی اور برے کاموں

(۱) فَاحِشَةٌ کے معنی بے حیاتی کے ہیں اور قرآن نے بدکاری کو بھی فاحشہ قرار دیا ہے '(بی اسرائیل) اور یہال بدکاری کی ایک جھوٹی فرکن اسرائیل) اور یہال بدکاری کی ایک جھوٹی فرکن اشاعت کو بھی اللہ تعالی نے بے حیاتی ہے تعبیر فرمایا ہے اور اسے دنیاو آخرت ہیں عذا ب الیم کاباعث قرار دیا ہے 'جس ہے بحسے بے جو ٹی کے بارے میں اسلام کے مزاج کا اور اللہ تعالیٰ کی مشاکا اندازہ ہو تا ہے کہ محض بے حیاتی کی ایک جھوٹی فرکن اشاعت عنداللہ اتنا براا جرم ہے تو جو لوگ رات دن ایک مسلمان معاشرے میں اخبارات 'ریڈیو' ٹی وی اور فلموں فرراموں کے ذریعے ہے بے حیاتی پھیلا رہے ہیں اور گھر گھراہے پہنچارہے ہیں' اللہ کے ہاں بدلوگ کتنے برے بحرم ہوں گے ؟ اور ان اداروں میں کام کرنے والے ملاز مین کیوں کر اشاعت فاحشہ کے جرم سے بری الذمہ قرار پائیس گے ؟ ای طرح اپنے گھروں میں ٹی دی لاکرر کھنے والے 'جس سے ان کی آئندہ نسلوں میں بے حیاتی پھیل رہی ہے' وہ بھی اشاعت فاحشہ کے جرم کیوں نہیں ہوں گے ؟ اور کی معالمہ فواحش اور مشرات سے بھر پوررو زنامہ اخبارات کا ہے کہ ان کا بھی گھروں کے اندر آناعت فاحشہ کائی سبب ہے' یہ بھی عنداللہ جرم ہو سکتا ہے - کاش مسلمان اپنی ذمہ داریوں کا احساس کریں اور اس بے حیاتی کے طوفان کورو کئے کے لیے اپنی مقدور بھر سعی کریں۔

(۲) جواب محذوف ہے' تو پھراللہ کاعذاب تنہیں اپنی گرفت میں لے لیتا۔ بیہ محض اس کا فضل اور اس کی شفقت و رحمت ہے کہ اس نے تمہارے اس جرم عظیم کومعان فرمادیا۔

وَرَحَمَتُهُ مَازَكُل مِنْكُوْتِنَ آحَدٍ آبَكُا وَلِكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَنْ يَشَأَةُ وَاللَّهُ سَمِيْهُ عِلِيْهُ ۞

ۅٙڵڒؽٲؾٙڸٲۅڵۄٲڷڣؘڞؙڸ؞ڹڬؙۄ۫ۅٲڶڛۧۼ؋ٙٲڽؙؿؙٷٛؿٚٵؘۘۏڸٲڟ۠ڗ۠ ۅؘٲڷڛؗڮؽؙڹؘۅٲڶؠؙۿ۪ۼۣڔؿڹڣٛڛؽڸٲڶڶۼ<sup>ؾ</sup>ۅٙڵؽڠؙڡؙٛۊ۠ٳۅڵؽڞڣڂٛٵٛ ٲڒۼ۫ؿؙؿؙڹٲڽؙؿۼ۫ڣۯڶڵۿؙڋڬ۠ۄٞۯڵڴۿؙۼؙ؋۫ڎ۠ڗۜڿؿ۠ۄٛ۞

کاہی تھم کرے گا- اور اگر اللہ تعالیٰ کافضل و کرم تم پر نہ ہو تا-ہو تا تو تم میں ہے کوئی بھی بھی بھی پاک صاف نہ ہو تا-لیکن اللہ تعالیٰ جے پاک کرناچاہے 'کر دیتا ہے۔ <sup>(۱)</sup> اور اللہ سب سننے والاسب جاننے والاہے -(۲۱)

تم میں سے جو بزرگی اور کشادگی والے ہیں انہیں اپنے قرابت داروں اور مسکینوں اور مهاجروں کونی سبیل اللہ دینے سے قتم نہ کھالینی چاہیے 'بلکہ معاف کر دینا اور درگزر کرلینا چاہیے ۔ کیاتم نہیں چاہتے کہ اللہ تعالیٰ تہمارے قصور معاف فرما دے؟ (۲) اللہ قصوروں کو

(۱) اس مقام پر شیطان کی پیروی سے ممانعت کے بعد یہ فرمانا کہ اگر اللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی تو تم میں سے
کوئی بھی پاک صاف نہ ہو تا' اس سے یہ مقصد معلوم ہوتا ہے کہ جو لوگ نہ کورہ واقعہ افک میں ملوث ہونے سے نج
گئے' یہ محض اللہ کا فضل و کرم ہے جو ان پر ہوا' ورنہ وہ بھی اسی رو میں بہہ جاتے' جس میں بعض مسلمان بہہ گئے تھے۔
اس لیے شیطان کے داؤ اور فریب سے بچنے کے لیے ایک تو ہروقت اللہ سے مدد طلب کرتے اور اس کی طرف رجوئ
کرتے رہو اور دو سرے جو لوگ اپنے نفس کی کمزوی سے شیطان کے فریب کا شکار ہوگئے ہیں' ان کو زیادہ ہدف ملامت
مت بناؤ' بلکہ خیر خواہانہ طریقے سے ان کی اصلاح کی کوشش کرو۔

(۲) حضرت مسطح ، جو واقعہ افک میں ملوث ہو گئے تھے ، فقرائے مہاجرین میں سے تھے ، رشتے میں حضرت ابو برصدین بھائی ۔ خالہ زاد تھے ، اسی لیے ابو بربواٹی ان کے کفیل اور معاش کے ذمے دار تھے ، جب یہ بھی حضرت عائشہ الشہ یہ خاف مہم میں شریک ہو گئے تو ابو برصدیق بواٹی کو سخت صدمہ پہنچا ، جو ایک فطری امر تھا چنانچہ نزول براء ت کے خلاف مہم میں شریک ہو گئے تو ابو برصدیق بواٹی کی یہ قتم 'جو اگرچہ بعد غصے میں انہوں نے قتم کھالی کہ وہ آئندہ مسطح کو کوئی فاکدہ نہیں پہنچا ئیں گے۔ ابو برصدیق بواٹی کی یہ قتم 'جو اگرچہ انسانی فطرت کے مطابق ہی تھی ' تاہم مقام صدیقیت ' اس سے بلند تر کردار کا مقاضی تھا ' اللہ تعالیٰ کو پہند نہیں آئی اور یہ آبت نازل فرمائی ' جس میں بڑے پیار سے ان کے اس عاجلانہ بشری اقدام پر انہیں متنبہ فرمایا کہ تم سے بھی غلطیاں بوتی بہت نازل فرمائی ' جس میں بڑے پیار سے ان کے اس عاجلانہ بشری اقدام پر انہیں متنبہ فرمایا کہ تم سے بھی غلطیاں معاف فرما تا رہے۔ تو بھر تم بھی دو سروں کے ساتھ اسی طرح معانی اور در گزر کا معاملہ کیوں نہیں کرتے ؟ کیا تم پہند نہیں کرتے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری غلطیاں معاف فرما دے ؟ کیا تم پہنے ہی ساختہ پکاراٹھے ' کیوں نہیں اے ہمارے رہ ابن مسطح کی مالی انداز بیان اتنامو ثر تھا کہ اسے فرما دے " اس کے بعد انہوں نے اپنی قتم کا کفارہ ادا کر کے حسب سابق مسطح کی مالی سریر سی شروع فرما دی (فتح القدر ' ابن کثیر)

ٳڽۜٙٳڵؽ۬ؽؙؽؘؾۘۯؙٷٛؽؘٳۿؙؿڝ۬ڶؾٳڷڶۼڶؾٳڷٮٷ۫ؠڶؾڸڣٷؖٳ ڣۣٳڶڎؙڹؙؽٳۊٳڷۣڿڒۊٷؘڰۿۄ۫ۘۼۮٳڣۘۼڟۣؽ۫ۄۛ۞

يَّوْمَ تَثْمُكُ عَلَيْهِمُ ٱلْسِنَتُهُمُ وَٱلْيِدِيْمِ وَأَرْجُلُهُمْ مِمَاكَا ثُوْايَعْكُوْنَ ﴿

يَوَمَ بِذِيُّ وَقِيْهِمُ اللَّهُ دِيْنَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُوْنَ اَنَّ اللَّهَ هُوالْحَقُّ الْمِبْيُنِ ۞

ٱلْغَيِيْتُ لِلْغَيِفِيْنَ وَالْغَيِيْتُونَ لِلْغَيِيْتُ وَالْطَلِيَّدِيْنَ وَالطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَةِ وَالْلِكَ مُبَرَّرُونَ مِمَّالِقُولُونَ كَامُ مَتْغِزَةٌ وَرُدَّ كِيْمُ ۞

معاف فرمانے والا مهرمان ہے-(۲۲) جو لوگ پاک دامن بھولی بھالی ہلا پمان عور توں پر تہمت لگاتے ہیں وہ دنیا و آخرت میں ملعون ہیں اور ان کے لیے بڑا بھاری عذاب ہے- <sup>(۱)</sup> (۲۳)

جبکہ ان کے مقابلے میں ان کی زبانیں اور ان کے ہاتھ پاؤں ان کے اعمال کی گواہی دیں گے۔ (۲۳)

اُس دن الله تعالی انهیں پورا پورا بدلہ حق و انصاف کے ساتھ دے گااور وہ جان لیس گے کہ اللہ تعالیٰ ہی حق ہے (اور وہی) ظاہر کرنے والاہے-(۲۵)

خبیث عور تیں خبیث مردوں کے لا کُق ہیں اور خبیث مرد خبیث عور تیں پاک مرد خبیث عور تیں پاک مردوں کے لا کُق ہیں اور پاک عور تیں پاک مردوں کے لا کُق ہیں اور پاک مرد پاک عور توں کے لا کُق ہیں۔ (۳) ایسے پاک لوگوں کے متعلق جو کچھ بکواس

(۱) بعض مفسرین نے اس آیت کو حضرت عائشہ الشخصیٰ اور دیگر از داج مطهرات رضی الله عنهن کے ساتھ خاص قرار دیا ہے۔ ہ ہے کہ اس آیت میں بطور خاص ان پر تهمت لگانے کی سزابیان کی گئی ہے اور وہ سے ہے کہ ان کے لیے توبہ نہیں ہے۔ اور بعض مفسرین نے اسے عام ہی رکھا ہے اور اس میں وہی حد قذف بیان کی گئی ہے 'جو پہلے گزر چکی ہے۔ اگر تهمت لگانے والا مسلمان ہے تو لعنت کا مطلب ہو گا کہ وہ قابل حد ہے اور مسلمانوں کے لیے نفرت اور بعد کا مستحق۔ اور اگر کافرے' تو مفہوم واضح ہی ہے کہ وہ دنیا و آخرت میں ملعون یعنی رحمت اللی سے محروم ہے۔

(۲) جیساکہ قرآن کریم میں دو سرے مقامات پر بھی اور احادیث میں بھی یہ مضمون بیان کیا گیا ہے۔

(٣) اس کا ایک مفہوم تو یمی بیان کیا گیا ہے جو ترجے سے واضح ہے۔ اس صورت میں یہ ﴿ اَلوَّ اِنْ اَلَا یَنْ اِکْ مُرالاَ اَلْاِیْکَ ﴾ کے ہم معنی آیت ہوگی اور خبیثات اور خبیثان سے زانی مرد وعورت اور طیبات اور طیبون سے مراد پاک دامن عورت اور مرد ہوں گے۔ دو سرے معنی اس کے ہیں کہ ناپاک باتیں ناپاک مردوں کے لیے اور ناپاک مرد ناپاک باتوں کے لیے ہیں اور پاکیزہ باتوں کے لیے ہیں اور مطلب یہ ہو گا کہ ناپاک باتیں وہی مردوع ورت کرتے ہیں جو ناپاک ہیں اور پاکیزہ باتوں کے لیے ہیں اور مطلب یہ ہو گا کہ ناپاک باتیں وہی مردوع ورت کرتے ہیں جو ناپاک ہیں اور پاکیزہ باتیں کرنا پاکیزہ مردول اور عورتوں کا شیوہ ہے۔ اس میں اشارہ ہے 'اس بات کی طرف کہ حضرت عائشہ الشحیٰ پر ناپاکی کا الزام عائد کرنے والے ناپاک اور ان سے اس کی براء ت کرنے والے پاک ہیں۔ "۔

داخل ہونے سے بہترہے۔

(بہتان باز) کر رہے ہیں وہ ان سے بالکل بری ہیں' ان کے لیے بخش ہے اور عزت والی روزی۔ ((۲۲) اسے ایکان والو! اپنے گھروں کے سوا اور گھروں میں نہ جاؤ جب تک کہ اجازت نہ لے لو اور وہاں کے رہنے والوں کو سلام نہ کرلو' (۲) یمی تمہارے لیے سرا سر بہتر ہے تاکہ تم نفیحت حاصل کرو۔ (۳)

ؽٙٳؿؙۿٵڷڵۮۣؽؙڹٳڡؽؙۏٳڶڒؾػڂٛٷٳڹؽٷٵۼؘؽڔؙؠٛؿۣڗڴؠٝڂڞٙؾۘٮؾؙڷۏٮؗٷ ٷؿۘێؚؿۏٵ؈ٚٙٳۿڸۄٵڐڶڴڗڂؿڒڰڴۄڶڡڰڴۄ۫ؾۮڴٙٷؽڹ۞

(۱) اس سے مراد جنت کی روزی ہے جو اہل ایمان کو نصیب ہو گی۔

(m) لیعنی عمل کرو'مطلب ہیہ ہے کہ اجازت طلبی اور سلام کرنے کے بعد گھر کے اندر داخل ہونا' دونوں کے لیے اچانک

<sup>(</sup>r) گزشتہ آیات میں زنا اور قذف اور ان کی حدول کا بیان گزرا' اب اللہ تعالیٰ گھروں میں داخل ہونے کے آداب بیان فرما رہا ہے تاکہ مرد وعورت کے درمیان اختلاط نہ ہو جوعام طور پر زنایا قذف کاسبب بنتا ہے۔ آسنیناس کے معنی ہیں' معلوم کرنا' یعنی جب تک تہمیں سے معلوم نہ ہو جائے کہ اندر کون ہے اور اس نے تہمیں اندر داخل ہونے کی اجازت دے دی ہے' اس وقت تک واخل نہ ہو- بعض نے تسنتأنسوا کے معنی تسنتأذنوا کے کیے ہیں' جیسا کہ ترجے سے واضح ہے۔ آیت میں داخل ہونے کی اجازت طلب کرنے کاذکر پہلے اور سلام کرنے کاذکر بعد میں ہے۔ لیکن حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم پہلے سلام کرتے اور پھرداخل ہونے کی اجازت طلب کرتے-ای طرح آپ مائی ایم معمول بھی تھا کہ تین مرتبہ آپ مائی اجازت طلب فرماتے 'اگر کوئی جواب نہیں آیا تو آپ وائیں یا بائیں جانب کھڑے ہوتے' ٹاکہ ایک وم سامنا نہ ہو جس میں بے بردگ کا امکان رہتا ہے (ملاحظہ ہو صحبے بخارى كتاب الاستئذان باب التسليم والاستئذان ثلاثا مسند أحمد ١٣٨/٣ أبوداود كتاب الأدب باب کے مرز یسلم الرجل فی الاستشذان) ای طرح آپ مائلی نے دروازے پر کھڑے ہو کر اندر جھانکنے سے بھی نمایت تختی کے ساتھ منع فرمایا ہے حتیٰ کہ اگر کسی شخص نے جھانکنے والے کی آنکھ پھوڑ دی تو آپ سال آہی نے فرمایا کہ اس يركوكي كناه نهين- (البخاري كتباب الديبات بباب من اطلع في بيت قوم ففقاً واعينيه فيلادية له مسلم ' كتاب الآداب باب تحريم النظر في بيت غيره، آب مُنْ الله في الله عن الإند قرمايا كه جب اندر ت صاحب بیت یو چھے 'کون ہے؟ تو اس کے جواب میں "میں" میں "کما جائے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ نام لے کر اپنا تعارف كرائ- (صحيح بخارى كتاب الاستئذان باب إذا قال من ذا؟ قال أنا. ومسلم كتاب الآداب باب كراهة قول المستأذن أنا إذاقيل من هذا؟ وأبوداود كتاب الأدبى

فَإِنْ لَوْتَعِدُوا فِيهَا اَحَدُافَلا تَدُخُلُوهَا حَتَّى يُؤُذَنَ لَكُزُولُ قِيْلَ

المُوْانْجِعُواْ فَانْجِعُواْهُوَالْكُلْ لَكُوْوَاللَّهُ بِمَالْتَمْلُونَ عَلِيْمُ @

لَيْسَ عَلَيْكُوْجُنَاجُ آنَ تَدُخُلُوالْبُوتًا عَيْرَمَسْكُونَةٍ فِيْمَامَتَا كَالْكُوْ وَاللَّهُ يَعْلَوْمَا لَبُنُوْنَ وَمَا تَكْتُنُونَ ۞

تُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنُ اَبْصَارِهِوْوَيَعْفَظُوا فُرُوَجَهُمُّ ذَلِكَ اَذَلَىٰ لَهُوُ إِنَّ اللهَ غِيدُرُنَهِ مَا يُصَنَّعُونَ ۞

وَقُلْ لِلْمُؤْمِنٰتِ يَعْضُضُنَ مِنَ اَصَٰلِهِنَّ وَيَحْفُظَى َوُرُجُهُنَّ وَلَانِدِیْنَ نِیْنَتَهُنَّ اِلَّاماظَهَرَوِنْهَا وَلَیْضُورِیَ بِخُبُرِهِنَّ عَل

اگر وہاں تہیں کوئی بھی نہ مل سکے تو پھراجازت ملے بغیر اندر نہ جاؤ- اور اگر تم سے لوٹ جانے کو کما جائے تو تم لوٹ ہی جاؤ' میں بات تمہارے لیے پاکیزہ ہے' جو پچھ تم کررہے ہواللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے۔ (۲۸)

ہاں غیر آباد گھروں میں جہاں تہمارا کوئی فائدہ یا اسبب ہو' جانے میں تم پر کوئی گناہ نہیں۔ (۱) تم جو کچھ بھی فلا ہر کرتے ہو اور جو چھپاتے ہو اللہ تعالیٰ سب کچھ جائی ہوائتہ۔ (۲۹)

مسلمان مردوں سے کہو کہ اپنی نگاہیں نیچی رکھیں' (اس) اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت رکھیں۔ (اس) یمی ایکے لیے پاکیزگ ہے 'لوگ جو کچھ کریں اللہ تعالی سبسے خبردارہے۔ (۱۳۰۰) مسلمان عورتوں سے کہوکہ وہ بھی اپنی نگاہیں نیچی رکھیں اور اپنی عصمت میں فرق نہ آنے دیں (۱۵) اور اپنی زینت

(۱) اس سے مراد کون سے گھر ہیں ، جن میں بغیراجازت لیے داخل ہونے کی اجازت دی جارہی ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ اس سے مراد وہ گھر ہیں ' جو بطور خاص مہمانوں کے لیے الگ تیار یا مخصوص کر دیۓ گئے ہوں۔ ان میں صاحب خانہ کی پہلی مرتبہ اجازت کافی ہے ' بعض کہتے ہیں کہ اس سے مراد سرائے ہیں جو مسافروں کے لیے ہی ہوتی ہیں یا تجارتی گھر ہیں ' متناع ؒ کے معنی' منفعت کے ہیں یعنی جن میں تمہارا فائدہ ہو۔

(۲) اس میں ان لوگوں کے لیے وعید ہے جودو سرول کے گھروں میں داخل ہوتے وقت نہ کورہ آداب کاخیال نہیں رکھتے۔

(۳) جب کسی کے گھر میں داخل ہونے کے لیے اجازت لینے کو ضروری قرار دیا تو اس کے ساتھ ہی غض بھر( آنکھوں کو پت رکھنے یا بند رکھنے) کا حکم دے دیا ٹاکہ اجازت طلب کرنے والا بھی بالخصوص اپنی نگاہوں پر کنٹرول رکھے۔

پ کے دستایہ بعد رہے) کہ مہم ارتصاری کا میں ہا جو ہے ہوئے ہیں گا ہوئی ہوئی ہی ہوئی ہوئی ہوئی دیا۔ (۳) گینی ناجائز استعمال سے اس کو بچائیں یا انہیں اس طرح چھپا کر رکھیں کہ ان پر کسی کی نظرنہ پڑے۔ اس کے بیہ

دونوں مفہوم تھیج میں کیوں کہ دونوں ہی مطلوب ہیں-علاوہ ازیں نظروں کی حفاظت کا پہلے ذکر کیا کیونکہ اس میں بے۔ احتیاطی ہی کفظ فروج سے غفلت کاسب بنتی ہے-

اکتیا ہی ہی حفظ فرون سے تکلنت کا سبب بی ہے۔ (۵) عور تیں بھی اگرچہ غض بھراور حفظ فروج کے پہلے تھم میں داخل تھیں 'جو تمام مومنین کو دیا گیا ہے اور مومنین میں کو ظاہر نہ کریں ''' سوائے اسکے جو ظاہر ہے ''' اور اپنی گریبانوں پراپی اوڑھنیاں ڈالے رہیں' ''' اور اپنی آرائش کو کسی کے سامنے ظاہر نہ کریں' ''' سوائے اپنے خاوندوں کے ''' یا اپنے والد کے یا اپنے خسرکے

ڮٛؿڋۑڡؚؾؙۜۉ؆ؽؽٮؿ۬ڹؿؘ؆ؿۜٳڷڗڸؽٷؙڷؾڡۣؾۜٲۊڵؠؙٟۧٚٚۿؚؾؘٲۊٵؠۧٚ ؠٛٷڷؾڡؚؾؘٲٷۘ۩ڹٛٵۣٚۿؚؾٵٷؙڵؠؽٵٚ؞ؠٛٷڷؾؚۿؾٵٷٳڂۛۊڶۣڡؚؾٵۉؠؽؽٙ ٳڂٷڶؚڝؚؾٛٲٷؠڹؿٙ۩ڂۏؾ؈ؾٵۉؽٮٵٚؠۣۿؾٵۉؙڡٲڡؙڷڴڴڞٵؽڡٵۿڽ ٙۅؘڶڐٚڽؚڝؽؙڽٛۼٙڎؚٵٷۑٵڵۣۯؽڮۊڝؽٵڛڗۜۼٳڶٵۅاڶڟؚۿ۫ڸٲڵؽؽؙؽ

مومن عور تیں بھی بالعموم شامل ہی ہوتی ہیں لیکن ان مسائل کی اہمیت کے پیش نظر عور توں کو بھی بطور خاص دوبارہ وہی تعکم دیا جا رہا ہے جس سے مقصود ٹاکید ہے بعض علانے اس سے استدلال کرتے ہوئے کما ہے کہ جس طرح مردوں کے لیے عور توں کو دیکھنا ممنوع ہے۔ اور بعض نے اس حدیث سے استدلال کرتے ہوئے جس میں حضرت عائشہ التھے تھیا کا حبشیوں کا کھیل دیکھنے کا ذکر ہے (صحیح بدخاری کشاب المصلوة باب

- (۱) زینت سے مراد وہ لباس اور زیور ہے جوعور تیں اپنے حسن و جمال میں مزید نکھار پیدا کرنے کے لیے پہنتی ہیں 'جسکی ناکید انہیں اپنے خاوندوں کے لیے کی گئی ہے۔ جب لباس اور زیور کااظہار غیر مردوں کے سامنے عورت کے لیے ممنوع ہے تو جسم کوعریاں اور نمایاں کرنے کی اجازت اسلام میں کب ہو سکتی ہے؟ یہ تو بطریق اولی حرام اور ممنوع ہوگا۔
- (۲) اس سے مرادوہ زینت اور حصہ جہم ہے جس کاچھپانا اور پردہ کرنا ممکن نہ ہو۔ جیسے کسی کو کوئی چیز پکڑاتے یا اس سے لیتے ہوئے ہوئی یا مہندی لگی لیتے ہوئے آنکھوں کا ظاہر ہو جانا۔ اس ضمن میں ہاتھ میں جو انگوشمی پنی ہوئی یا مهندی لگی ہو' آنکھوں میں سرمہ' کاجل ہو یا لباس اور زینت کوچھپانے کے لیے جو برقعہ یا چادر لی جاتی ہے' وہ بھی ایک زینت ہی ہے۔ تاہم یہ ساری زینتیں ایس ہیں' جن کا اظہار ہوقت ضرورت یا ہوجہ ضرورت مباح ہے۔
  - (m) تاکہ سر'گردن' سینے اور چھاتی کایر دہ ہو جائے 'کیونکہ انہیں بھی بے یر دہ کرنے کی اجازت نہیں ہے۔
- (٣) یہ وہی زینت (سگھار) یا آرائش ہے جسے ظاہر کرنے کی ممانعت اس سے پہلے کی گئی تھی۔ یعنی لباس اور زیوروغیرہ کی'جو چادر یا برقعہ کے پنچے ہوتی ہے۔ یہاں اس کاذکراب استثنا کے ضمن میں آیا ہے۔ یعنی ان ان لوگوں کے سامنے اس زینت کا ظہار جائز ہے۔
- (۵) ان میں سرفرست خاوند ہے۔ اس لیے خاوند کو سب پر مقدم بھی کیا گیا ہے۔ کیوں کہ عورت کی ساری زینت خاوند ہی کے لیے ہوتی ہے ، اور خاوند کے لیے تو عورت کا سارابدن ہی طال ہے۔ اس کے علاوہ جن محارم اور دیگر بعض افراد کا ہروقت گھر میں آنا جانا رہتا ہے اور قربت اور رشتہ داری کی وجہ سے یا دیگر وجوہ سے طبعی طور پر ان کی طرف جنسی میلان بھی نہیں ہو تا' جس سے فتنے میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہو۔ تو شریعت نے ایسے لوگوں کے سامنے 'جن سے کوئی خطرہ نے ہو اور تمام محارم کے سامنے زینت ظاہر کرنے کی اجازت مرحمت فرمائی ہے۔ اس مقام پر ماموں اور پچیا کا ذکر نہیں کیا

کی باتوں سے مطلع نہیں۔ <sup>(۵)</sup> اور اس طرح زور زور

یا اینے لڑکوں کے یا اینے خاوند کے لڑکوں کے یا لَوْيَظْهَرُوْا عَلَى عَوْرْتِ النِّسَآءُ وَلَايَضُرِيْنَ بِالْجُلِهِنَّ اینے بھائیوں کے یا اپنے بھتیجوں کے یا اپنے بھانجوں لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِيْنَ مِنْ زِيْنِتِهِنَّ وَتُوْبُوْ إَلَى اللهِ جَبِيْعًا أَيَّهُ کے <sup>(۱)</sup> یا اینے میل جول کی عورتوں کے <sup>(۲)</sup> یا غلاموں الْدُوْمِهُونَ لَعَكُلُونَ تُعَلِّدُ تُعَلِّدُونَ 🛈 کے <sup>(m)</sup> یا ایسے نوکر چاکر مردوں کے جو شہوت والے نہ ہوں (<sup>(۲)</sup> یا ایسے بچوں کے جو عورتوں کے پردے

گیاہے۔ جمہور علما کے نزدیک میہ بھی ان محارم میں سے ہیں جن کے سامنے اظہار زینت کی اجازت دی گئی ہے اور بعض کے نزدیک بیہ محارم میں سے نہیں ہیں(فتح القدیر)

ہے یاؤں مار کر نہ چلیں کہ ان کی پوشیدہ زینت معلوم

- (۱) باپ میں دادا' پر دادا' نانا' پر نانااور اس سے اوپر سب شامل ہیں۔ اسی طرح خسر میں خسر کاباپ' دادا' پر دادا' اوپر تک-بیٹوں میں یو ہا' پر یو ہا' نواسہ پر نواسہ نیچے تک- خاد ندول کے میٹوں میں یوتے' پر یوتے' نیچے تک' بھائیوں میں تینول قتم کے بھائی (عینی' اخیانی اور علاتی ) اوران کے بیٹے' بوتے' پریوتے' نواسے' پنیجے تک- بھیبجوں میں ان کے بیٹے' پنیچے تک اور بھانجوں میں تینوں قشم کی بہنوں کی اولاد شامل ہے۔
- (۲) ان سے مراد مسلمان عور تیں ہیں جن کو اس بات ہے منع کر دیا گیا ہے کہ وہ کسی عورت کی زینت' اس کا حسن و جمال اور جسمانی خدوخال اینے خاوند کے سامنے بیان کریں۔ ان کے علاوہ کسی بھی کافرعورت کے سامنے اظہار زینت منع ہے میں رائے حضرت عمرو عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنماو مجاحد اور امام احمد بن حنبل سے منقول ہے۔ بعض نے اس سے وہ مخصوص عورتیں مراد لی ہیں' جو خدمت وغیرہ کے لیے ہروقت ساتھ رہتی ہیں' جن میں باندیاں (لونڈیاں) بھی شامل ہیں۔
- (٣) لعض نے اس سے مراد صرف لونڈیاں اور لعض نے صرف غلام لیے ہیں اور بعض نے دونوں ہی- حدیث میں بھی صراحت ہے کہ غلام سے بردے کی ضرورت نہیں ہے۔ (آبوداود-کتیاب اللباس بیاب فی العبدینظر إلى شعر مولاته)ای طرح بعض نے اسے عام رکھاہے جس میں مومن اور کافر دونوں غلام شامل ہیں۔
- (٣) بعض نے ان سے صرف وہ افراد مراد لیے ہیں جن کا گھر میں رہنے سے 'کھانے پینے کے سواکوئی اور مقصد نہیں۔ لبعض نے بے و قوف' بعض نے نامرد اور خصی اور بعض نے بالکل بو ڑھے مراد لیے ہیں۔ امام شو کانی فرماتے ہیں کہ جن کے اندر بھی قرآن کی بیان کردہ صفت یائی جائے گی'وہ سب اس میں شامل اور دو سرے خارج ہوں گے۔
- (۵) ان سے ایسے بچے خارج ہوں گے جو بالغ ہوں یا بلوغت کے قریب ہوں کیونکہ وہ عورتوں کے بردوں کی ہاتوں سے واقف ہوتے ہیں۔

ہو جائے ''' اے مسلمانو! تم سب کے سب اللہ کی جناب میں تو بہ کرو آگہ تم نجات پاؤ۔ (۳) (۳)

تم میں سے جو مرد عورت بے نکاح کے ہوںان کا نکاح کر دو<sup>(۳)</sup>اور اپنے نیک بخت غلام اور لونڈیوں کا بھی۔<sup>(۳)</sup>اگر وہ مفلس بھی ہوں گے تواللہ تعالی انہیں اپنے فضل سے غنی بنا دے گا۔<sup>(۵)</sup>اللہ تعالی کشادگی والااور علم والا ہے۔(۳۲) وَانَكِحُواالْآيَا فِي مِنْكُووَالصَّلِحِيْنَ مِنْ عِبَادِكُووَلَمَ أَلِمُوْرَانَ يَكُونُوا فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضَّلِهِ ۖ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيْدُ ۞

نے میری سنت سے اعراض کیا' وہ مجھ سے نہیں"۔

- (۱) تاکہ پازیبوں کی جھنکارے مرواس کی طرف متوجہ نہ ہوں۔ای میں اونچی ایڑی کے وہ سینڈل بھی آجاتے ہیں جنہیں عورت بون کر چلتی ہے تو نک کک کی آواز' زیور کی جھنکارے کم نہیں ہوتی۔ ای طرح احادیث میں آتا ہے کہ عورت کے لیے خوشبو لگا کر گھرے باہر لکلنا جائز نہیں' جو عورت ایسا کرتی ہے' وہ بدکار ہے (تومذی' آبواب الاستنذان' آبوداود' کمتناب النترجل)
- (۲) یہاں پردے کے احکام میں توبہ کا تھم دینے میں یہ حکمت معلوم ہوتی ہے کہ زمانہ جاہلیت میں ان احکام کی جو خلاف ورزی بھی تم کرتے رہے ہو' وہ چو نکہ اسلام سے قبل کی باتیں ہیں' اس لیے اگر تم نے سیچ دل سے توبہ کرلی اور ان احکام ذرکورہ کے مطابق پردے کا ضیح اہتمام کرلیا تو فلاح و کامیابی اور دنیاو آخرت کی سعادت تمہارا مقدر ہے۔

  (۳) آیاتمیٰ، آیبم کی جمع ہے۔آیبم ایسی عورت کو کما جاتا ہے جس کا خاوند نہ ہو' جس میں کنواری' ہیوہ اور مطلقہ تینوں آجاتی ہیں۔ اور ایسے مرد کو بھی آیبم کسے ہیں جس کی ہیوی نہ ہو۔ آیت میں خطاب اولیا سے ہے کہ نکاح کردو' یہ نہیں فرمایا کہ نکاح کرلو' کہ مخاطب نکاح کرنے والے مرد و عورت ہوتے۔ اس سے معلوم ہوا کہ عورت ولی کی اجازت اور رضامندی کے بغیرازخود اپنا نکاح نہیں کر سکتی۔ جس کی تائید احادیث سے بھی ہوتی ہے۔ اس طرح امر کے صیغے سے بعض رضامندی کے بغیرازخود اپنا نکاح نہیں کر سکتی۔ جس کی تائید احادیث سے بھی ہوتی ہے۔ اس طرح امر کے صیغے سے بعض کے استدلال کیا ہے کہ نکاح کرنا واجب ہے' جب کہ بعض کے اسے مباح اور بعض نے مستحب قرار دیا ہے۔ تاہم استطاعت رکھنے والے کے لیے یہ سنت موکدہ بلکہ بعض طالت میں واجب ہے اور اس سے اعراض سخت وعید کاباعث استطاعت رکھنے والے کے لیے یہ سنت موکدہ بلکہ بعض طالات میں واجب ہے اور اس سے اعراض سخت وعید کاباعث
- (٣) یمال صالحیت سے مراد ایمان ہے' اس میں اختلاف ہے کہ مالک اپنے غلام اور لونڈیوں کو نکاح کرنے پر مجبور کر سے جین یا نہیں؟ بعض اکراہ کے قائل ہیں' بعض نہیں۔ آئم اندیشہ ضرر کی صورت میں شرعاً مجبور کرنا جائز ہے۔ بصورت دیگر غیر مشروع (ایمراتفاسیر)

ب- ني مَلْ الله كا فرمان ب و وَمَنْ رَغبَ عَنْ سُنَّتَى فَلَيْسَ منَّى اللبخادي- نعبر ، ٥٠١ ومسلم ، نعبر ، ١٠٠

(۵) لیعنی محض غربت اور ننگ دستی نکاح میں مانع نهیں ہونی چاہیے۔ ممکن ہے نکاح کے بعد اللہ ان کی ننگ دستی کو اپنے فضل سے وسعت و فراخی میں بدل دے- حدیث میں آتا ہے- تین شخص ہیں جن کی اللہ ضرور مدد فرما تا ہے-ا- نکاح

وَلْيَسَتَعَفِّفِ الَّذِينَ الْإِيَّهِ وُنَ نِكَامًا حَثَّى يُفْفِيهُ هُواللهُ مِنْ فَضَلِهُ وَاللّهَ مِنْ الْمَكْبُ مِمّا اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

اور ان لوگوں کو پاک دامن رہنا چاہیے جو اپنا نکاح
کرنے کا مقدور نہیں رکھتے (ا) یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ
انہیں اپنے فضل سے مالدار بنا دے 'تمہارے غلاموں
میں سے جو کوئی کچھ تہیں دے کر آزادی کی تحریر کرانی
چاہ تو تم ایس تحریر انہیں کردیا کرواگر تم کوان میں کوئی
بھلائی نظر آتی ہو (۱) اور اللہ نے جو مال تمہیں دے رکھا
ہے اس میں سے انہیں بھی (۱) دو 'تمہاری جو لونڈیاں
پاک دامن رہنا چاہتی ہیں انہیں دنیا کی زندگی کے

کرنے والا' جو پاک دامنی کی نیت سے نکاح کر تاہے۔ ۲-) مکاتب غلام' جو ادائیگی کی نیت رکھتا ہے ۳- اور اللہ کی راہ میں جماد کرنے والارتومذی- أبواب فیضائیل البجھاد' بیاب ماجاء فی الممجاھد' والممکناتیب والنکاح)

(۱) حدیث میں پاک دامنی کے لیے 'جب تک شادی کی استطاعت حاصل نہ ہو جائے ' نظی روزے رکھنے کی تاکید کی گئی ہے۔ فرمایا ''اے نوجوانوں کی جماعت! تم میں سے جو شادی کی طاقت رکھتا ہے ' اسے (اپنے وقت پر) شادی کر لینی چاہیے ' اس لیے کہ اس سے آ کھوں اور شرم گاہ کی حفاظت ہو جاتی ہے اور جو شادی کی طاقت نہیں رکھتا' اسے چاہیے کہ وہ (کثرت سے نظی) روزے رکھے' روزے اس کی جنسی خواہش کو قابو میں رکھیں گے ''البخاری۔کتاب الصوم' باب الصوم لمن خاف علی نفسہ العزوبة مسلم اُول کتاب النکاح)

(۲) منکانک اس غلام کو کما جاتا ہے جو اپنے مالک سے معاہدہ کر لیتا ہے کہ میں اتنی رقم جمع کر کے اداکر دول گاتو آذادی کا مستحق ہو جاؤں گا۔ «جملائی نظر آنے" کا مطلب ہے' اس کے صدق و امانت پر تہمیں یقین ہویا کی حرفت و صنعت سے وہ آگاہی رکھتا ہو۔ تاکہ وہ محنت کر کے کمائے اور رقم اداکر دے۔ اسلام نے چونکہ زیادہ سے زیادہ غلای کی حوصلہ شکنی کی پالیسی اپنائی تھی' اس لیے یمال بھی مالکوں کو تاکید کی گئی کہ مکاتبت کے خواہش مند غلاموں سے معاہدہ کرنے میں تامل نہ کرو بشرطیکہ تہمیں ان کے اندر ایسی بات معلوم ہو کہ جس سے تہماری رقم کی ادائیگی بھی ممکن ہو۔ بعض علاکے زدیک بید امروجوب کے لیے اور بعض کے زدیک استحباب کے لیے ہے۔

(٣) اس کامطلب ہے کہ غلامی سے آزادی حاصل کرنے کے لیے اس نے جومعاہدہ کیا ہے اور ابوہ رقم کا ضرورت مند ہے۔ ناکہ معاہدے کے مطابق وہ رقم اداکر دے تو تم بھی اس کے ساتھ مالی تعاون کرو 'اگر اللہ نے تہمیں صاحب حیثیت بنایا ہے۔ چٹانچہ اللہ تعالی نے زکو ق کے جومصارف ثمانیہ (التوبۃ-٢٠ میں) بیان فرمائے ہیں 'ان میں ایک وَفِی الرِ فَابِ بھی ہے جس کے معنی ہیں 'گر دنیں آزاد کرانے میں۔ یعنی غلاموں کی آزادی پر بھی زکو ق کی رقم خرچ کی جاسکتے ہے۔

وَلَقَدُهُ اَنْزُلُمْ اَلِيُكُو النِّي فَمَيِنَّتِ وَمَثَلُامِنَ الَّذِيْنَ خَلُوامِنُ تَمْلِكُوْ وَمَوْعِظُهُ لِلْمُنْتَقِيْنَ ۞

ٱللهُ نُورُالسَّمُ ولِتِ وَالْاَرْضِ مُتَكَلُ نُورِهِ كِيشُكُ وَ قِنْهَا مِصْبَامٌ الْمِصْبَاءُ فِي رُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَانَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ يُّوْقَدُ مِن شَجَرَةً تُبُوكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَاشُوتَةٍ وَلاَغَرْبِهَةٍ مُنِّكُا دُرِيَّتُهَ الْفِخْنُ وَلَوْ لَوْتَسَسُهُ ذَاوُ نُورَّعِل مُورٍ يَهُدِى اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَتَمَانَ وَيَهْمِكِ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّالِ

فائدے کی غرض سے بدکاری پر مجبور نہ کرو<sup>(۱)</sup> اور جو انہیں مجبور کر دے تو اللہ تعالی ان پر جرکے بعد بخش دینے والا اور مہرانی کرنے والاہے۔<sup>(۱)</sup> (۳۳) ہم نے تمہاری طرف کھلی اور روشن آیتیں ا نار دی ہیں اور ان لوگوں کی کہاوتیں جو تم سے پہلے گزر چکے ہیں اور پر ہیزگاروں کے لیے تھیجت-(۳۳)

الله نور ہے آسانوں کااور زمین کا'''' اس کے نور کی مثال مثل ایک طاق کے ہے جس میں چراغ ہواور چراغ شیشہ کی قدیل میں ہواور شیشہ مثل جیکتے ہوئے روشن ستارے کے ہو وہ چراغ ایک بابر کت ورخت زیون کے تیل سے جلایا جاتا ہو جو درخت نہ مشرقی ہے نہ مغربی خود وہ تیل جلایا جاتا ہو جو درخت نہ مشرقی ہے نہ مغربی خود وہ تیل

<sup>(</sup>۱) زمانہ جاہلیت میں لوگ محض دنیوی مال کے لیے اپنی لونڈیوں کو بدکاری پر مجبور کرتے تھے۔ چنانچہ خواہی نخواہی انہیں ہے داغ ذلت برداشت کرنا پڑتا۔ اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ایسا کرنے سے منع فرما دیا إِنْ أَدَدُنَ عَالب احوال کے اعتبار سے بے۔ ورنہ مقصدیہ نہیں ہے کہ اگر وہ بدکاری کو پہند کریں تو پھرتم ان سے میہ کام کروالیا کرو۔ بلکہ تھم دینا یہ مقصود ہے کہ لونڈیوں سے ' دنیا کے تھوڑے سے مال کے لیے ' یہ کام مت کرواؤ' اس لیے کہ اس طرح کہ کمائی ہی حرام ہے۔ جساکہ حدیث میں وارد ہے۔

<sup>(</sup>۲) لیعنی جن لونڈیوں سے جرآبہ بے حیائی کا کام کروایا جائے گا' تو گناہ گار مالک ہو گالیعنی جرکرنے والا'نہ کہ لونڈی جو مجبور ہے۔ حدیث میں آیا ہے۔ "میری امت سے 'خطا' نسیان اور ایسے کام جو جرسے کرائے گئے ہوں'معان ہیں"۔ (ابن ماجہ کتاب الطلاق باب طلاق المحرو والناسی)

<sup>(</sup>٣) یعنی اگر اللہ نہ ہوتا تو نہ آسان میں نور ہوتانہ زمین میں 'نہ آسان و زمین میں کی کوہدایت ہی نصیب ہوتی۔ پس وہ اللہ تعالیٰ ہی آسان و زمین کو روش کرنے والا ہے اس کی کتاب نور ہے 'اس کا رسول (بہ حیثیت صفات کے) نور ہے۔ یعنی ان دونوں کے ذریعے سے زندگی کی تاریکیوں میں رہنمائی اور روشنی حاصل کی جاتی ہے 'جس طرح چراغ اور بلب سے انسان روشنی حاصل کرتا ہے۔ حدیث سے بھی اللہ کا نور ہونا ثابت ہے۔ وَلَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ نُورُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ فِنْهِنَّ (المبخاری 'باب المدعاء فی وَالأَرْضِ وَمَنْ فِنْهِنَّ (المبخاری 'باب المدعاء فی صلاۃ الملیل) پس اللہ 'اس کی ذات نور ہے 'اس کا تجاب نور ہے اور ہر ظاہری اور معنوی نور کا خالق 'اس کا عطاکر نے والا اور اس کی طرف ہدایت کرنے والا صرف ایک اللہ ہے (ایسرالتفاسیر)

وَاللَّهُ بِكُلِّ شَئُّ عَلِيْهُ ۞

؈ؙٛڹؙٷڗ؇ٙۏڹڶڟ؋ؙٲڽؙ؆ٛٷۼۅؽێٝػۯۼؽ۫ۿٵۺؙۿ۬ؽٚؠۜؾٷڶڣڣۣؽ؆ ؠٵؙۼؙۮۊٙٷٳڵۿٵڶ۞ٛ

قریب ہے کہ آپہی روشنی دینے لگے اگر چداہے آگ نہ بھی چھوئے 'نور پر نور ہے''' اللہ تعالیٰ اپنے نور کی طرف رہنمائی کر تاہے جے چاہے''<sup>(7)</sup> لوگوں (کے سمجھانے) کو بیہ مثالیں اللہ تعالیٰ ہر چیزے مثالیں اللہ تعالیٰ ہر چیزے حال سے بخوبی واقف ہے۔(۳۵)

ان گھروں میں جن کے بلند کرنے 'اور جن میں اپنے نام کی یاد کا اللہ تعالی نے حکم دیا ہے (مم) وہاں صبح و شام

(۱) یعنی جس طرح ایک طاق میں ایبا چراغ ہو' جو ثیشے کی قدیل میں ہو' اس میں ایک بابر کت در خت کا ایبا خاص تیل ڈالا گیا ہو کہ وہ آگ ( دیا سلائی) دکھائے بغیرہ بذات خود روشن ہو جانے کے قریب ہو- یوں یہ ساری روشنیاں ایک طاق میں مجتمع ہو گئیں اور وہ بقعہ نور بن گیا۔ اس طرح اللہ کے نازل کردہ دلا کل و براہین کی حیثیت ہے کہ وہ واضح بھی بین اور ایک سے ایک بڑھ کر بھی لینی نور علی نور جو مشرقی ہے' نہ مغربی کا مطلب ہے' وہ درخت ایسے کھلے میدان اور صحرا میں ہے کہ اس پر دھوپ صرف سورج کے چڑھنے کے وقت یا غروب کے وقت بی نہیں پڑتی' بلکہ سارا دن وہ وھوپ میں رہتا ہے اور ایسے درخت کا کھل بست عمدہ ہو تا ہے اور مراد اس سے زینون کا درخت ہے جس کا کھل اور تھوپ میں رہتا ہے اور ایسے درخت کا کھل بست عمدہ ہو تا ہے اور مراد اس سے زینون کا درخت ہے جس کا کھل اور تھی سالن کے طور پر بھی۔

(۲) نُودٌ ہے مراد ایمان و اسلام ہے' بینی اللہ تعالیٰ جن کے اندر ایمان کی رغبت اور اس کی طلب دیکھتا ہے' ان کی اس نور کی طرف رہنمائی فرما دیتا ہے' جس ہے دین و دنیا کی سعاد توں کے دروازے ان کے لیے کھل جاتے ہیں۔

(٣) جس طرح اللہ نے یہ مثال بیان فرمائی 'جس میں اس نے ایمان کو اور اپنے مومن بندے کے دل میں اس کے رائخ ہونے اور بندوں کے احوال قلوب کاعلم رکھنے کو واضح فرمایا کہ کون ہدایت کا اہل ہے اور کون نہیں۔

(٣) جب الله تعالی نے قلب مومن کو اور اس میں جو ایمان و ہدایت اور علم ہے 'اس کو ایسے چراغ سے تثبیہ دی جو شیشے کی قندیل میں ہواور جو صاف شفاف تیل سے روش ہو۔ تو اب اس کا محل بیان کیا جا رہا ہے کہ یہ قندیل ایسے گھروں میں ہیں 'جن کی بابت حکم دیا گیا ہے کہ انہیں بلند کیا جائے اور ان میں اللہ کا ذکر کیا جائے۔ مراد مجدیں ہیں 'جو اللہ کو زمین کے حصوں میں سب سے زیادہ مجبوب ہیں۔ بلندی سے مراد محض سٹک و خشت کی بلندی نہیں ہے بلکہ اس میں مجدول کو گندگی' نغویات اور غیر مناسب اقوال و افعال سے پاک رکھنا بھی شامل ہے۔ ورنہ محض مجدول کی ممارتوں کو محبوب نہیں ہے بلکہ احادیث میں مجدول کو زرنگار اور زیادہ آرات و پیرات کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ اور ایک حدیث میں تو اسے قراب قیامت کی علامات میں سے بتالیا گیا ہے۔ البوداود کتاب المصلو ت

الله تعالی کی شیع بیان کرتے ہیں۔ (" (۳۷)

ایسے لوگ (" جنہیں تجارت اور خرید و فروخت الله کے

ذکر سے اور نماز کے قائم کرنے اور زکو ۃ ادا کرنے سے

غافل نہیں کرتی اس دن سے ڈرتے ہیں جس دن بہت سے

دل اور بہت می آ تکھیں الٹ پلیٹ ہوجا ئیں گی۔ (" (۳۷)

اس ارادے سے کہ الله انہیں ان کے اعمال کا بہترین

بدلہ دے بلکہ اپنے فضل سے اور کچھ زیادتی عطا فرمائے۔

الله تعالی جے جانے بے شار روزباں دیتا ہے۔ ("۸)

اور کافروں کے اعمال مثل اس چیکتی ہوئی ریت کے ہیں ،

ڔؚۼٵؙڵ؆ٮؙٛڷڡ۪ؽڡۣڡ۫ؾؚۼٵۯۊۜٞٷڵڔؘۺڠۘ۠ٛٛ۠ٛٛڠڹٛۮۣػٚڔۣڶڟڡۣۅؘۘٳۊٙڵۄؚٳڶڞۜڶۅۊ ۅٳؽ۫ؾٵٞٚ؞ۭٳڶڒؙڬۅۼ<sup>ڛ</sup>ؾؘٵٷڽؽۅؙڡٵؾٮؘۜڡٙڰڹ۠ڣۣٝ؞ؚٳڷڨؙڵٷڹ ۅؘٳڵؽۻۜٳؙۮ۞ٚ

لِيجُزِيَهُوُ اللهُ آحُسَ مَاعَمِلُوا وَيَوْلِيَاهُمُ مِنْ فَفَيلِهُ وَاللهُ يَرُدُّقُ مَنْ يَتَنَا أُوْعَدُرِحِسَالِ ©

وَالَّذِينَ كَفَرُوا اَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيْعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْانُ

باب فی بناء المساجد، علاوہ اذیں 'جس طرح مجدول میں تجارت و کاروبار اور شوروشغب ممنوع ہیں کیونکہ یہ مسجد کے اصل مقصد 'عبادت کے منافی ہیں۔ اس طرح الله کاذکر کرنے میں یہ بات بھی شامل ہے کہ صرف ایک الله کاذکر کرنے میں یہ بات بھی شامل ہے کہ صرف ایک الله کاذکر کرنے میں یہ بات بھی شامل ہے کہ صرف ایک الله کاذکر کرنے میں یہ بات کی عبادت کی کومت یکارو''۔
(سورۃ جن ۱۸۰۰) ''دمسجدیں' الله کے لیے ہیں' پس الله کے ساتھ کی کومت یکارو''۔

(۱) تسبیح سے مراد نماز ہے آصال ، اَصِیلٌ کی جمع ہے جمعنی شام- لیعنی اہل ایمان 'جن کے دل ایمان و ہرایت کے نور سے روش ہوتے ہیں 'صبح و شام محدوں میں اللہ کی رضا کے لیے نماز پڑھتے اور اس کی عبادت کرتے ہیں۔

(۲) اس سے استدلال کیا گیا ہے کہ اگر چہ عور تول کاممبدوں میں جاکر نماز پڑھنا جائز ہے بشرطیکہ وہ نمایت سادہ لباس میں 'بغیر خوشبولگائے اور باپر دہ جائیں 'جس طرح کہ عہد رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم میں عور تیں مبحد نبوی میں نماز کے لیے حاضر ہوتی تھیں۔ تاہم ان کے لیے گھر میں نماز پڑھنا زیادہ بہتر اور افضل ہے۔ حدیث میں بھی اس چیز کو بیان کیا گیا ہے۔ (آبود داود کتاب الصلاح آنباب المتشدید فی ذلک' مسند آحمد ۲/ ۲۰۱۲-۲۰۱

(٣) لیمن شدت فزع اور ہولناکی کی وجہ ہے۔جس طرح دو سرے مقام پر ہے۔ ﴿ وَاَنْدِنْ مُعْوِیَوُمُ الْاَذِ فَةِ اِلْقَانُوبُ لَدَی الْعَمَانِ عِنْ شدت فزع اور ہولناکی کی وجہ ہے۔ جس طرح دو سرے مقام پر ہے۔ ﴿ وَاَنَّهُ وَمُو اَلْاَ مُعْوَلِ كَ پَاسِ آجا سَمِي الْعَمَانِ عِنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُولِي اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّ

(٣) قیامت والے دن اہل ایمان کوان کی نیکیوں کابدلہ أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً (کئی کئی گنا) کی صورت میں دیا جائے گااور بہت سوں کو بے حساب ہی جنت میں واخل کر دیا جائے گااور وہاں رزق کی فراوانی اور اس میں جو تنوع و تلذذ ہو گا'اس کاتواندازہ ہی نہیں کیا جاسکتا۔

مَأَةْ حَثَى إِذَاجَآءَهُ لَوْ يَجِدُهُ شَيِّاً وَوَجَدَا اللهَ عِنْدَهُ فَوَقْـهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيْهُ الْحِسَابِ ﴿

ٱڎۘػڟؙڵٮؾ؈ٛۼڔڷڿۣ؆ؾۜۼؙۺ۠ۿڡۘۄؙڿڔۜ۠ۺۜۏؘۊؚ؋ڡۘۄ۫ڿؚ۠ۺۜۏۊ؋ ڝۜٵۻڟ۠ڵٮڲٵۼڞؙؠٵۏؘؿؘؠڝٚڽٵۮٙٲٲڂٛۯڿٙؽۮٷڵۅۛؽػۮ ٮڒؠٵۊڡڹؖؿڲۼٵ؞ٳڟۿٷٛٷۯڟڡؘٲڵٷڔڎٛۅٛ

جو چیٹیل میدان میں ہو جے پیاسا مخض دور سے پانی سمجھتا ہے لیکن جب اس کے پاس پہنچتا ہے تو اسے پچھ بھی نہیں پا آ' ہاں اللہ کو اپنے پاس پا تا ہے جو اس کا حساب پورا پورا چکا دیتا ہے۔ (۱) اللہ بہت جلد حساب کر دینے والا ہے۔(۳۹)

یا مثل ان اندهیروں کے ہے جو نمایت گرے سمندرکی بندیں ہوں جے اوپر تلے کی موجوں نے ڈھانپ رکھاہو، پھراوپر سے بادل چھائے ہوئے ہوں۔ الغرض اندهیریاں بیں جو اوپر تلے پے درپے ہیں۔ جب اپنا ہاتھ نکالے تو اے بھی قریب ہے کہ نہ و کم سکے ''' اور (ہات یہ ہے کہ) جے اللہ تعالی ہی نور نہ دے اس کے پاس کوئی روشنی نہیں ہوتی۔ ''(۴))

(۱) أغمَالٌ عراد' وہ اعمال ہیں جنہیں کافرو مشرک نیکیاں سمجھ کر کرتے ہیں' جیسے صدقہ و خیرات' صلهٔ رحی' بیت الله کی تعمیراور حاجیوں کی خدمت وغیرہ-سرَابٌ' اس چمکی ہوئی ریت کو کہتے ہیں' جو دور سے سورج کی شعاعوں کی وجہ سے پانی نظر آتی ہے۔ سَرَابٌ کے معنی ہی چلنے کے ہیں۔ وہ ریت' چلتے ہوئے پانی کی طرح نظر آتی ہے فینعیق ، فیاع کی جمع ہے' ذہین کا نشیمی حصہ' جس میں پانی ٹھر جا تا ہے یا چیئیل میدان۔ یہ کافروں کے عملوں کی مثال ہے کہ جس طرح سراب دور سے پانی نظر آتا ہے حالا نکہ وہ ریت ہی ہوتی ہے۔ اس طرح کافر کے عمل عدم ایمان کی وجہ سے اللہ کے ہاں بالکل بو دان ہوں گے' ان کاکوئی صلہ انہیں نہیں ملے گا۔ ہاں جب وہ اللہ کے پاس جائے گا' تو وہ اس کے عملوں کا پورا پورا حساب دکالے گا۔

ب یہ دو سری مثال ہے کہ ایکے اعمال اندھیروں کی طرح ہیں ایعنی انہیں سراب سے تشبیہ دے لویا اندھیروں سے -یا گزشتہ مثال کافر کے اعمال کی تھی اور بیہ اس کے کفر کی مثال ہے جس میں کافر ساری زندگی گھرا رہتا ہے اکفرو ضلالت کی اندھیری اور رب سے اور اسکے عذاب اخروی سے عدم واقفیت کی اندھیری - بیہ اندھیری اعمال میشہ و عقائد مشرکانہ کی اندھیری اور رب سے اور اسکے عذاب اخروی سے عدم واقفیت کی اندھیری - بیہ اندھیری اندھیری اندھیری اندھیری کے اندھیری ہوتی اندھیرے میں انسان کو اپناہا تھ بھی بھی آئی نہیں دیتا۔

(۳) یعنی دنیا میں ایمان واسلام کی روشنی نصیب نہیں ہوتی اور آخرت میں بھی اہل ایمان کو ملنے والے نور سے وہ محروم رہیں گے۔

کیا آپ نے نہیں دیکھا کہ آسانوں اور زمین کی کل مخلوق اور پر پھیلائے (ا) اڑنے والے کل پر ند اللہ کی تسبیح میں مشغول ہیں۔ ہرایک کی نماز اور تسبیح اسے معلوم ہے (۳) لوگ جو پچھ کریں اس سے اللہ بخوبی واقف ہے۔ (۳) زمین و آسان کی باوشاہت اللہ ہی کی ہے اور اللہ تعالیٰ ہی کی طرف لوٹنا ہے۔ (۳۲)

کیا آپ نے نہیں دیکھاکہ اللہ تعالیٰ بادلوں کو چلا آ ہے' پھرانہیں ملا آ ہے پھرانہیں تہ بہ نہ کر دیتا ہے' پھر آپ دیکھتے ہیں کہ ان کے درمیان میں سے مینہ برستا ہے۔ وہی آسان کی جانب سے اولوں کے پہاڑ میں سے اولے برساتا ہے' (۵) پھر جنہیں چاہے ان کے پاس انہیں ٱلَوْتَرَ آنَ اللهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي التَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَالطَّلْيُرُ

ضَفَّتٍ كُلُّ قَنَ عَلِوَصَلَاتَهُ وَتَشِيفِحَهُ وَاللهُ عَلِيُوْمِ مَا يَفْعَلُونَ ۞

وَيِلْهِ مُلْكُ التَّمَانُوتِ وَالْرُضِّ وَالْهَ اللهِ الْمَصِيْرِ ﴿

اَكُوْتَوَانَّ اللهُ نُنِعَى سَحَابًا ثُمُّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ نُتَّةِ يَعْمُلُهُ وُكَانًا فَانَّنَى الْوَدْقَ يَقْرُوهُ مِنْ خِلْلِهِ وَنَيْزِلُ مِنَ التَّمَا أُومِنْ جِمَالٍ فِيهَامِنُ بَرَدٍ فَيُضِيبُ بِهِ مَنْ يَشَا أُو يَصْعِرفُهُ عَنْ مَنَّ يَشَا أَوْ يَكَادُ سَنَا بَرُوهِ مِينُهُ هَهُ بِالْأَبْصَارِ \* ۞

(۱) صَافَاتٌ کے معنی ہیں باسطاتِ اور اس کا مفعول آجنِحتھا محذوف ہے۔ اپنے پر پھیلائے ہوئے۔ ﴿ مَنْ فِي التّمَوْتِ وَالْوَرْضِ ﴾ میں پر ندے بھی شامل تھے۔ لیکن یمال ان کا ذکر الگ سے کیا' اس لیے کہ پر ندے' تمام حیوانات میں ایک نمایت متاز مخلوق ہیں' بو اللہ کی قدرت کالمہ سے آسان و زمین کے در میان فضا میں اڑتے ہوئے اللہ کی تبیح کرتی ہے۔ یہ مخلوق اڑنے پر بھی قدرت رکھتی ہے جس سے دیگر تمام حیوانات محروم ہیں اور زمین پر چلنے پھرنے کی قدرت بھی رکھتی ہے۔

(۲) یعنی اللہ نے ہر مخلوق کو یہ علم الهام والقاکیا ہے کہ وہ اللہ کی شبیع کس طرح کرے 'جس کا مطلب ہیہ ہے کہ یہ بخت و اتفاق کی بات نہیں بلکہ آسان و زمین کی ہر چیز کا شبیع کرنا اور نماز ادا کرنا یہ بھی اللہ ہی کی قدرت کا ایک مظهر ہے 'جس طرح ان کی تخلیق اللہ کی ایک صنعت بدلیع ہے 'جس پر اللہ کے سواکوئی قادر نہیں۔

(۳) یعنی اہل زمین واہل آسان جس طرح اللہ کی اطاعت اور اس کی تشییح کرتے ہیں 'سب اس کے علم میں ہے 'یہ گویا انسانوں اور جنوں کو حقیمیہ ہے کہ تنہیں اللہ نے شعور اور ارادے کی آزادی دی ہے تو تنہیں تو دو سری مخلو قات سے زیادہ اللہ کی تشییج و تخمید اور اس کی اطاعت کرنی چاہیے۔ لیکن معالمہ اس کے بر عکس ہے۔ دیگر مخلو قات تو تشییج اللی میں مصروف ہیں۔ لیکن شعور اور ارادہ سے بسرور مخلوق اس میں کو تاہی کا ارتکاب کرتی ہے۔ جس پریقیناوہ اللہ کی گرفت کی مستحق ہوگی۔

(۳) پی وہی اصل حاکم ہے 'جس کے تھم کا کوئی تعاقب کرنے والا نہیں اور وہی معبود پر حق ہے 'جس کے سواکسی کی عبادت جائز نہیں۔اس کی طرف سب کولوٹ کر جانا ہے 'جہال وہ ہرایک کے بارے میں عدل وانصاف کے مطابق فیصلہ فرمائے گا۔

(۵) اس کا ایک مطلب تو یمی ہے جو ترجے میں اختیار کیا گیا ہے کہ آسان میں اولوں کے بہاڑ ہیں جن سے وہ اولے

برسائے اور جن سے چاہے ان سے انہیں ہٹا دے۔ (۱) بادل ہی سے نکلنے والی بجل کی چیک ایسی ہوتی ہے کہ گویا اب آئھوں کی روشنی لے چل۔ <sup>(۲)</sup> (۴۳۳) اللہ تعالیٰ ہی دن اور رات کو ردوبدل کرتا رہتا ہے <sup>(۳)</sup> آئھوں والوں کے لیے تو اس میں یقینا بڑی بڑی عبرتیں ہیں۔ (۴۳۳)

تمام کے تمام چلنے پھرنے والے جانداروں کو اللہ تعالیٰ ہی نے پیٹ نے پانی سے بعض تو اپنے پیٹ نے پانی سے بعض تو اپنے پیٹ کے بل چلتے ہیں (۵) بعض دو پاؤں پر چلتے ہیں۔ (۵) بعض چار پاؤں پر چلتے ہیں (۲) اللہ تعالیٰ جو چاہتا ہے پیدا کر تاہے۔ (۵م)

يُقَلِّبُ اللهُ ٱلَّيْلَ وَالنَّهَارُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِى الْرَجْمَارِ @

وَاللهُ خَلَقَ كُلُّ دَاْبَّةٍ سِّنَ تَاٰمَّ فِينَعُمُ مِّنْ يَكْشِى عَلْ بَطْوةً وَمُنْهُمُ مَّنْ تَكْشِقُ عَلْ رِحُلِيُنَ وَمِنْهُمْ مَّنُ تَنْشِقَ عَلَّ اَلْفَعٍ يَخْلُقُ اللهُ مَا يَشَأَ الْإِنَّ اللهُ مَعْلِ كُلِّ شَّى تَكِيْرُ ۞

برساتا ہے- (ابن کشر) دو سرا مطلب یہ بیان کیا گیا ہے کہ ساء بلندی کے معنی میں ہے اور جبال کے معنی ہیں بڑے بڑے مکڑے ' پیاڑوں جیسے' یعنی اللہ تعالیٰ آسانوں سے بارش ہی نہیں برسا تا بلکہ بلندیوں سے جب چاہتا ہے برف کے بڑے بڑے مکڑے بھی نازل فرما تاہے' (فتح القدیر) یا پہاڑ جیسے بڑے بڑے بادلوں سے اولے برسا تاہے-

- (۱) یعنی وہ اولے اور بارش بطور رحمت جنہیں چاہتا ہے' پنچاتا ہے اور جنہیں چاہتا ہے ان سے محروم رکھتا ہے۔ یا یہ مطلب ہے کہ ژالہ باری (اولے) کے عذاب سے جسے چاہتا ہے وو چار کر دیتا ہے' جس سے ان کی فصلیں تباہ اور کھیتیاں برباد ہو جاتی ہیں اور جن پر اپنی رحمت کرنا چاہتا ہے ان کو اس سے بچالیتا ہے۔
- (۲) کیعنی بادلوں میں جیکنے والی بکلی 'جو عام طور پر بارش کی نوید جاں فزا ہوتی ہے اس میں اتنی شدت کی چک ہوتی ہے کہ وہ آئکھوں کی بصارت لے جانے کے قریب ہو جاتی ہے۔ یہ بھی اس کی صناعی کا ایک نمونہ ہے۔
- (۳) کیعنی مجھی دن بڑے' را تیں چھوٹی اور مجھی اس کے بر عکس۔ یا مجھی دن کی روشنی' کو بادلوں کی تاریکیوں سے اور رات کے اندھیروں کو چاند کی روشنی سے بدل دیتا ہے۔
  - (۳) جس طرح سانپ 'مچھلی اور دیگر حشرات الارض کیڑے مکوڑے ہیں۔
    - (a) جیسے انسان اور پرندہیں۔
    - (٢) جيسے تمام چوپائے اور ديگر حيوانات ہيں-
- (2) یہ اشارہ ہے اس بات کی طرف کہ بعض حیوانات ایسے بھی ہیں جو چار سے بھی زیادہ پاؤں رکھتے ہیں 'جیسے کیڑا'

لَقَدُاتُزَلُنَا البِيَّ تُمَيِّنْتٍ ۚ وَاللهُ يَهُدِئُ مَنُ يَتَأَاءُ اللهِ عِمَا طِمُّسَتَقِيْمٍ ۞

وَيَفُولُونَ امَنَا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَاطَعْنَاتُوَيَّيَوَلَ فَرِيْقٌ مِنْهُوْ مِنْ بَعْبِ ذلِكَ وَمَااُولَلِكَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ ۞

> وَاذَادُعُوٓاَالَىٰاللهِ وَرَسُوْلِهٖ لِيَحُكُّرِبَيْنَهُوۡ اِذَافَرِيۡنُ مِنْهُوۡمُتُعۡرِضُوۡنَ ۞

> > وَانَ كُنُ لَهُوا نَحَقُ يَأْتُوۤ اللَّهِ مُذَعِنِينَ ۞

اَفِى قُلُوْيِهِءُمَّرَضٌ اَمِرادُتَابُوَّااَمُرُ يَغَافُوْنَ اَنْ يَجِيْفَ اللهُ عَلَيْهِءُ وَرَسُوْلُهُ ثِلُ اُولِيّكَ هُمُوالظِّلِمُونَ ۖ ۞

بلاشک و شبہ ہم نے روش اور واضح آیتیں ا نار دی ہیں اللہ تعالی جے چاہے سید ھی راہ دکھا دیتا ہے۔ (۱) (۴۷)
اللہ تعالی جے چاہے سید ھی راہ دکھا دیتا ہے۔ (۲)
اور کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالی اور رسول پر ایمان لاے اور فرمال بردار ہوئ ' پھران میں سے ایک فرقہ اس کے بعد بھی پھرجا تاہے ۔ یہ ایمان والے ہیں (ہی) نہیں۔ (۲)
جب یہ اس بات کی طرف بلائے جاتے ہیں کہ اللہ اور جب یہ اس کا رسول ان کے جھگڑے چکا دے تو بھی ان کی ایک ہماعت منہ موڑنے والی بن جاتی ہے۔ (۴۸)
ہاں اگر انہی کو حق پنچتا ہو تو مطبع و فرماں بردار ہو کر اس کی طرف چلے آتے ہیں۔ (۳)

کیا ان کے دلوں میں بیاری ہے؟ یا بیہ شک و شبہ میں پڑے ہوئے ہیں؟ یا انہیں اس بات کا ڈر ہے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول ان کی حق تلفی نہ کریں؟ بات بیہ ہے کہ یہ لوگ خود ہی بڑے ظالم ہیں۔ (۵۰)

مکڑی اور بہت سے زمینی کیڑے۔

(۱) آیات میبینات سے مراد قرآن کریم ہے جس میں ہراس چیز کابیان ہے جس کا تعلق انسان کے دین واخلاق ہے ہے جس پر اس کی فلاح و سعادت کا انحصار ہے۔ ﴿ مَا فَدُهُمْنَا فِي الْكِيْكِ مِنْ شَكُمْ ﴾ (الأنعام ۲۸۰) ہم نے كتاب ميں كى چيز كے بيان ميں كو تاہى نہيں كی"۔ جے ہدايت نصيب ہونی ہوتی ہے 'اللہ تعالیٰ اسے نظر صحیح اور قلب صادق عطا فرماديتا ہے جس سے اس كے ليے ہدايت كا راستہ كل جاتا ہے۔ صراط متنقيم سے مراد يمي ہدايت كا راستہ ہے جس ميں كوئي كجی نہيں 'اسے اختیار كركے انسان اپني منزل مقصود جنت تك پہنچ جاتا ہے۔

(۲) یہ منافقین کابیان ہے جو زبان سے اسلام کا اظهار کرتے تھے لیکن دلول میں کفروعناد تھا لینی اعتقاد صحیح سے محروم تھے۔اس لیے زبان سے اظہار ایمان کے باوجود ان کے ایمان کی نفی کی گئی۔

(٣) کیوں کہ انہیں یقین ہو تاہے کہ عدالت نبوی ماڑ تھیں ہے جو فیصلہ صادر ہو گا'اس میں کسی کی رو رعایت نہیں ہوگی'اس لیے وہاں اپنامقدمہ لے جانے ہے ہی گریز کرتے ہیں۔ ہاں اگر وہ جانتے ہیں کہ مقدمے میں وہ حق پر ہیں او ران ہی کے حق میں فیصلہ ہونے کاغالب امکان ہے' تو پھر خو ثی وہاں آتے ہیں إِذْعَانْ کے معنی ہوتے ہیں'ا قرار او رانقیا دوا طاعت کے۔ (٣) جب فیصلہ ان کے خلاف ہونے کا امکان ہو تاہے تو اس سے اعراض و گریز کی وجہ بیان کی جا رہی ہے کہ یا تو ان

إِنَّمَاكَانَ قَوْلُ الْمُؤْمِنِيُنَ إِذَادُعُوٓالِلَ اللهِ وَسَنُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُوُ اَنْ يَقُوْلُوا سَيِعْنَا وَٱطْعُنَا وَٱوْلَإِكَ هُوْالْمُقْلِحُونَ ﴿

> وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللهَ وَيَتَّقُهُ فَافَلَمِكَ هُمُوالْفَكَرْدُنَ ۞

وَاقْسَمُوْ ابِاللهِ جَهْمَ الْمِنَانِهِمُ لَهِنَّ امْرُتَهُمُ لَيَغُوْمُنَ قُلُلًا تَقُسِمُوا طَاعَةٌ مَّعُوُوفَةٌ إِنَّ اللهَ خَبِينُ يُومِمَا تَعْمَلُونَ ﴿

ایمان والوں کا قول تو یہ ہے کہ جب انہیں اس لیے بلایا جاتا ہے کہ اللہ اور اس کا رسول ان میں فیصلہ کروے تو وہ کہتے ہیں کہ ہم نے سنا اور مان لیا۔ (۱) میں لوگ کامیاب ہونے والے ہیں۔(۵۱)

جو بھی اللہ تعالیٰ کی' اس کے رسول کی فرمال برداری کریں' خوف اللی رکھیں اور اس کے عذابوں سے فررتے رہیں' وہی نجات پانے والے ہیں۔ (۱) بری پختگی کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی قسمیں کھا کھا کر کہتے ہیں (۱) کہ آپ کا حکم ہوتے ہی نکل کھڑے ہوں گے۔ کہ و بیجئے کہ بس قسمیں نہ کھاؤ (تماری) اطاعت (کی حقیقت) معلوم ہے۔ (۱) جو پچھ تم کر رہے اطاعت (کی حقیقت) معلوم ہے۔ (۱)

کے دلوں میں کفرونفاق کا روگ ہے یا انہیں نبوت محمدی میں شک ہے یا انہیں اس بات کا اندیشہ ہے کہ ان پر اللہ اور اس کا رسول میں کھا کہ اس کا رسول میں ہیں۔ بلکہ اصل حقیقت یہ ہے کہ خود ہی خالم میں۔ امام شوکانی فرماتے ہیں کہ جب قضا و فیصلے کے لیے ایسے حاکم و قاضی کی طرف بلایا جائے جو عادل اور قرآن و سنت کا عالم ہو' تو اس کے پاس جانا ضروری ہے۔ البتہ اگر وہ قاضی کتاب و سنت کے علم اور ان کے دلا کل سے بے بسرہ ہو تو اس کے پاس جانا ضروری ہے۔ البتہ اگر وہ قاضی کتاب و سنت کے علم اور ان کے دلا کل سے بے بسرہ ہو تو اس کے پاس فیصلے کے لیے جانا ضروری نہیں۔

ر ، ، اوروہ پینے میں مرک مسید کی معنی معروف میں بغیر کسی قتم کے حلف کے اطاعت ، جس طرح مسلمان میں کہ تمہارا معاملہ طاعت معروفہ ہونا چاہیے۔ یعنی معروف میں بغیر کسی قتم کے حلف کے اطاعت ، جس طرح مسلمان کرتے ہیں ' پس تم بھی ان کی مثل ہو جاؤ- (این کثیر)

<sup>(</sup>۱) یہ اہل کفرونفاق کے مقابلے میں اہل ایمان کے کردار وعمل کابیان ہے۔

<sup>(</sup>۲) لیمنی فلاح و کامیابی کے مستحق صرف وہ لوگ ہوں گے جو اپنے تمام معاملات میں اللہ اور رسول کے فیصلے کو خوش دلی سے قبول کرتے اور انمی کی اطاعت کرتے ہیں اور خشیت اللی اور تقویٰ سے متصف ہیں' نہ کہ دو سرے لوگ'جو ان صفات سے محروم ہیں۔

قُلُ اَطِيْعُوااللهَ وَاَلِمِيْعُواالرَّسُولَ ۚ فِأَنْ تَوَكَّواْ فَإِنَّا عَلَيْهِ مَاحُيِّلَ وَعَلَيْكُوْمِمَّا حُيِّلَتُهُ ۚ وَإِنْ نَظِينَعُوهُ نَهْتَدُواْ وْمَاعَلَ الرَّسُولِ إِلَاالْبِلِغُ الْمُبِيئِنُ ۞

وَعَدَاللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوْ اِمِنْكُهُ وَ عَمِلُواالطَّلِحَتِ
لَيْسُتَتُفِلِفَتَهُمُ فِ الْأَضِ كَمَااسُّقُلْفَ الَّذِيْنَ مِنْ تَمُلِهِمُ
وَلَيُمَكِّنَ لَهُمُ دِيْنَهُهُ الَّذِي النَّصْ لَهُمْ وَلَيْنِكِ أَنَّمُ مِّنْ بَعْكِ
خَوْفِهُ أَمْنًا يَعْبُكُ وُنَى لَالْتُورُلُونَ مِنْ شَيْئًا وَمَنْ كَفَلَ
بَعْكَ ذَلِكَ فَأُولَيِّكَ هُمُ الْفُسِقُونَ ﴿

ہواللہ تعالیٰ اس ہے باخبرہے۔ "(۵۳)
کمہ د بیجے کہ اللہ تعالیٰ کا حکم مانو 'رسول اللہ کی اطاعت کرو'
پھر بھی اگر تم نے روگردانی کی تو رسول کے ذمے تو صرف
وہی ہے جو اس پر لازم کر دیا گیا ہے (۲) اور تم پر اس کی
جوابد ہی ہے جو تم پر رکھا گیا ہے (۳) ہدایت تو تہ ہیں اس وقت ملے گی جب رسول کی ماتحتی کرو۔ (۳) سنو رسول کے
ذمے تو صرف صاف طور پر پہنچادینا ہے۔ (۵۴)
تم میں ہے ان لوگوں ہے جو ایمان لائے ہیں اور نیک

تم میں سے ان لوگوں سے جو ایمان لائے ہیں اور نیک اعمال کیے ہیں اللہ تعالیٰ وعدہ فرما چکا ہے کہ انہیں ضرور زمین میں خلیفہ بنائے گا جیسے کہ ان لوگوں کو خلیفہ بنایا تھا جو ان سے پہلے تھے اور یقینا ان کے لیے ان کے اس دین کو مضبوطی کے ساتھ محکم کر کے جمادے گا جے ان کے لیے وہ پہند فرما چکا ہے اور ان کے اس خوف و خطر کو وہ امن و امان سے بدل دے گا' (۱) وہ میری عبادت کریں

<sup>(</sup>۱) لیعنی وہ تمہارے سب کے حالات سے باخبرہے۔ کون فرمال بردار ہے اور کون نافرمان؟ پس حلف اٹھا کر اطاعت کے اظہار کرنے سے 'جب کہ تمہارے ول میں اس کے خلاف عزم ہو'تم اللہ کو دھوکہ نہیں دے سکتے' اس لیے کہ وہ پوشیدہ ہے' پوشیدہ تر بات کو بھی جانتا ہے اور وہ تمہارے سینوں میں پلنے والے رازوں سے بھی آگاہ ہے اگرچہ تم زبان سے اس کے خلاف اظہار کرو!

<sup>(</sup>۲) کیعنی تبلیغ و دعوت 'جو وہ ادا کر رہاہے۔

<sup>(</sup>m) لیخی اس کی دعوت کو قبول کر کے اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لانااور ان کی اطاعت کرنا۔

<sup>(</sup>۴) اس کیے کہ وہ صراط متنقیم کی طرف دعوت دیتا ہے۔

<sup>(</sup>۵) کوئی اس کی دعوت کو مانے یا نہ مانے جس طرح دو سرے مقام پر فرمایا ' ﴿ وَاَتَّمَاعَکَیْكَ الْبَلَاهُ وَعَلَیْتَا الْجِسَابُ ﴾ (الموعد ۲۰۰۰)"اے پنجبرا تیراکام صرف(جمارے احکام) پنچادیناہے (کوئی مانتاہے یا نسیں) یہ حساب جماری ذمہ داری ہے "۔

<sup>(</sup>۱) بعض نے اس وعدہ اللی کو صحابہ کرام کے ساتھ یا خلفائے راشدین کے ساتھ خاص قرار دیا ہے لیکن اس کی سخصیص کی کوئی دلیل نہیں۔ قرآن کے الفاظ عام ہیں اور ایمان وعمل صالح کے ساتھ مشروط ہیں۔ البتہ بیہ بات ضرور ہے

گے میرے ساتھ کسی کو بھی شریک نہ ٹھیرا ئیں گے۔ <sup>(ا)</sup> اس کے بعد بھی جو لوگ ناشکری اور کفر کرس وہ يقينافاس بين-(۵۵)

نماز کی پابندی کرو' زکو ۃ ادا کرو اور اللہ تعالیٰ کے رسول کی فرمانبرداری میں لگے رہو ٹاکہ تم پر رحم کیا جائے۔ (۵۲)

وَاقِتْهُ الصَّلْوَةُ وَ اتُّواالَّرَّكُوعَ وَلَطِيعُ االرَّسُمُ لَ لَعَكُمُ تُرْحَبُونَ ﴿

کہ عہد خلافت راشدہ اور عہد خیرالقرون میں' اس وعدہُ اللّٰہی کا ظہور ہوا' اللّٰہ تعالٰی نے مسلمانوں کو زمین میں غلبہ عطا فرمایا' اینے پیندیدہ دین اسلام کو عروج دیا اور مسلمانوں کے خوف کو' امن سے بدل دیا۔ پہلے مسلمان کفار عرب سے ڈرتے تھے' پھراس کے برعکس معاملہ ہو گیا۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی جو پیش گوئیاں فرمائی تھیں' وہ بھی اس عهد میں پوری ہو کیں۔ مثلاً آپ ماٹیکٹو نے فرمایا تھا کہ جمرہ ہے ایک عورت تن تنمااکلی چلے گی اور بیت اللہ کا آکر طواف کرے گی' اے کوئی خوف اور خطرہ نہیں ہو گا۔ کسریٰ کے خزانے تمہارے قدموں میں ڈھیر ہو جا ئیں گے۔ چنانچہ ایسا ی ہوا (صحیح بہخدادی 'کتاب المناقب' بیاب علامات النبوۃ فی الإسلام) نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ بھی فرمایا تھا «إِنَّ اللهُ زَوَى لِيَ الأَرْضَ،فَرَأَيتُ مَشَارقَهَا وَمَغَاربَهَا،وإِنَّ أُمَّتِيسَيَبْلُغُ مُلْكُهَامَا زُويَ لِيْ مِنْهَا» (صحيح مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة -باب هلاك هذه الأمة بعضهم ببعض) "الله تعالى ن زين كوميرك لیے سکیر دیا' پس میں نے اس کے مشرقی اور مغربی حصے دیکھے' عنقریب میری امت کا دائرہ اقتدار وہاں تک پہنچے گا'جہال تک میرے لیے زمین سکٹر دی گئی"۔ حکمرانی کی یہ وسعت بھی مسلمانوں کے جھے میں آئی' اور فارس و شام اور مصرو ا فریقیہ اور دیگر دور دراز کے ممالک فتح ہوئے اور کفرو شرک کی جگہ تو حید و سنت کی مشعلیں ہر جگہ روشن ہو گئیں- اور اسلامی تهذیب و تدن کا بھربرا چار دانگ عالم میں لہرا گیا۔ لیکن به وعدہ چو نکه مشروط تھا' جب مسلمان ایمان میں کمزور اور عمل صالح میں کو تاہی کے مرتکب ہوئے تو اللہ نے ان کی عزت کو ذلت میں' ان کے اقتدار اور غلبے کوغلامی میں اور ان کے امن واستحکام کو خوف اور دہشت میں بدل دیا۔

- (۱) سیر بھی ایمان اور عمل صالح کے ساتھ ایک اور بنیادی شرط ہے جس کی وجہ سے مسلمان اللہ کی مدد کے مستحق' اور اس وصف توحید سے عاری ہونے کے بعد وہ اللہ کی مدد سے محروم ہو جائیں گے۔
- (۲) اس کفرسے مراد' وہی ایمان' عمل صالح اور توحید سے محروی ہے'جس کے بعد ایک انسان اللہ کی اطاعت سے نکل جا آاور کفروفسق کے دائرے میں داخل ہو جا تاہے۔
- (۳) یہ گویا مسلمانوں کو ٹاکید کی گئی کہ اللہ کی رحمت اور مدد حاصل کرنے کا طریقہ یمی ہے جس پر چل کر صحابہ کرام کو بیہ رحمت اوريد د حاصل ہوئی۔

لَاتَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ كَفَهُ وُامُعُجِزِيِّنَ فِي الْأَرْضِ وَمَأْوَهُمُ النَّالُوْلَهِثُنَ الْنَصِيُرُ ﴿

يَايَهُا الَّذِينَ امَنُوْ الِيَسْتَا ذُوْ نَكُو الَّذِينَ مَلَكَتْ اَيُمَا نَكُوْ وَالَّذِينَ لَوْ يَيَالُغُوُ الْفُلُو مِنْكُوْ تَكَ مَرْتٍ \* مِنْ قَبْلِ صَلَّوَةِ الْفَجُرِ وَحِيْنَ تَضَعُونَ شِيَا بَكُوْشَ الظَّهِيُرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوَةِ الْحِشَآةِ "تَلَكْ حَوْلَتٍ لَكُوْ أَيْسَ عَلَيْكُوْ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةً الْحِشَآةَ "تَلَكْ حَوْلَتٍ لَكُوْ الْمُنْ الْمُعْلَمُونَ لَاعَلَيْهُمُ جَنَاحٌ بَعَثَ هُنَ لَكُوْ الْمُنْ اللَّهُ لَكُوْ الْمُنْ عَلَيْكُمُ بَعْضُكُمْ عَل بَعْضِ كَتَالِكَ يَمَيْنِ اللَّهُ لَكُوْ الْمُنْ إِلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَلَيْمٌ ﴿

یہ خیال آپ مجھی بھی نہ کرنا کہ منکر لوگ زمین میں (ادھر اوھر اوھر بھاگ کر) ہمیں ہرا دینے والے ہیں ' ان کا اصلی محکانات ج (۵۷) ہمیں ہرا دینے والے ہیں ' ان کا اصلی محکانات ہم ہے جو یقینا بہت ہی برا ٹھکانا ہے ۔ (۵۵) انہیں بھی جو تم میں سے بلوغت کو نہ پننچ ہوں (اپنے آنے کی) تین وقوں میں اجازت حاصل کرنی ضروری ہے ۔ نماز فجر سے پہلے اور ظہر کے وقت جب کہ تم اپنے کپڑے اثار رکھتے ہو اور عشاکی نماز کے بعد ' ' ' ) یتن وقوں کے مواور عشاکی نماز کے بعد ' ' ' ) ان تین وقت تمہاری (خلوت) اور پردہ کے ہیں۔ ' ' ) ان وقوں کے ماسوانہ تو تم پر کوئی گناہ ہے نہ ان پر۔ ' ' ) تو وقت تمہاری (علوت) اور پردہ کے ہیں۔ ' ' ) نا میں ایک دو سرے کے پاس بکھرت آنے جانے والے ہو ' (۵) ) اللہ اس طرح کھول کھول کر

<sup>(</sup>ا) ایعنی آپ کے مخالفین اور مکذمین اللہ کو عاجز نہیں کر سکتے ' بلکہ اللہ تعالیٰ ان کی گرفت کرنے پر ہر طرح قادر ہے۔

<sup>(</sup>۲) غلاموں سے مراد' باندیاں اور غلام دونوں ہیں ٹکلاَٹ مَرَّاتِ کامطلب او قات' تین وقت ہیں۔ یہ تیوں او قات ایسے ہیں کہ انسان گھر میں اپنی بیوی کے ساتھ بہ کار خاص مصروف' یا ایسے لباس میں ہو سکتا ہے کہ جس میں کسی کاان کو دیکھنا جائز اور مناسب نہیں۔ اس لیے ان او قات ثلاثہ میں گھر کے ان خدمت گزاروں کو اس بات کی اجازت نہیں ہے کہ وہ بغیراجازت طلب کیے گھرکے اندر داخل ہوں۔

<sup>(</sup>٣) عَوْزَاتِ عَوْزَةً کی جمع ہے 'جس کے اصل معنی خلل اور نقص کے ہیں۔ پھراس کااطلاق ایسی چیز پر کیا جانے لگا جس کا ظاہر کرنا اور اس کو دیکھنا پہندیدہ نہ ہو۔ خاتون کو بھی اسی لیے عورت کہا جاتا ہے کہ اس کا ظاہراور عماِل ہونااور دیکھنا شرعاً ناپندیدہ ہے۔ یمال ندکورہ تین او قات کو عورات کہا گیا ہے بینی یہ تمہارے پردے اور خلوت کے او قات ہیں جن میں تم اپنے مخصوص لباس اور ہیئت کو ظاہر کرنا پہند نہیں کرتے۔

<sup>(</sup>۴) لینی ان او قات ثلاثہ کے علاوہ گھر کے نہ کورہ خدمت گزاروں کو اس بات کی اجازت ہے کہ وہ اجازت طلب کیے بغیر گھر کے اندر آجا بکتے ہیں۔

<sup>(</sup>۵) یہ وہی وجہ ہے جو حدیث میں بلی کے پاک ہونے کی بیان کی گئ ہے۔ ﴿إِنَّهَا لَيْسَتْ بِنَجَسٍ ؛ إِنَّهَا مِنَ الطَّوَّافِيْنَ عَلَيْكُمْ أَوِ الطَّوَّافَاتِ »'' بلی ناپاک نہیں ہے اس لیے کہ وہ بکٹرت تممارے پاس (گھرکے اندر) آنے جانے والی ہے''۔ (آبوداود ، کتاب الطهادة باب سؤوالهوة ، تومذی ، کتاب وباب مذکوروغیرہ، خاوم اور مالک ، ان کو بھی آپس میں ہر

اینے احکام تم سے بیان فرما رہا ہے- اللہ تعالی پورے علم اور کال حکمت والا ہے-(۵۸)

اور تمهارے بیچ (بھی) جب بلوغت کو پہنچ جا کیں تو جس طرح انکے اگلے لوگ اجازت مانگتے ہیں انہیں بھی اجازت مانگ کر آنا چاہیے ''اللہ تعالیٰ تم سے اس طرح اپنی آیتیں بیان فرما آبے -اللہ تعالیٰ بی علم و حکمت والاہے -(۵۹)

بردی بو رُھی عور تیں جنہیں نکاح کی امید (اور خواہش ہی) نہ رہی ہو وہ اگر اپنے کپڑے اتار رکھیں تو ان پر کوئی گناہ نہیں بشرطیکہ وہ اپنا بناؤ سنگھار ظاہر کرنے والیاں نہ ہوں' (۳) تاہم اگر ان سے بھی احتیاط رکھیں تو ان کے لیے بہت افضل ہے' (۳) اور اللہ تعالیٰ سنتاجاتا ہے۔ (۲۰) اور اللہ تعالیٰ سنتاجاتا ہے۔ (۲۰) اندھے پر' ننگڑے پر' بیمار پر اور خود تم پر (مطلقاً) کوئی

مَادَا اَلَهُ الْاَطْنَالُ مِنْكُوالُحُلُمُ فَلَيْسُتَا وَ ثُوَاكُمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِيْنَ مِنْ مَبْلِهِمُ كَنْ اللهُ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ البته والله عَلِيْمُ عَكِيْمُ ﴿

وَالْقَوْاعِدُونَ النِّسَآءِ الْبِقُ لاَيَرُجُونَ بِخَاحًا فَكَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ اَنُ يَّضَعُنَ شِيَابَهُنَّ غَيُرَمُتَ بَرِّحْتٍ بِزِيْنَةٍ وَاَنُ يَّمُنَعُفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ وَاللهُ سَمِيْعُ عَلِيْمُ ﴿

كَيْسَ عَلَى الْأَعْلَى حَرَبُ وَلَاعَلَى الْأَعْوَجِ حَرَبُ

وقت ایک دو سرے سے ملنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اس ضرورت عامہ کے پیش نظراللہ نے یہ اجازت مرحمت فرما دی کیو نکہ وہ علیم ہے کوگوں کی ضروریات اور حاجات کو جانتاہے اور حکیم ہے کاسکے ہر حکم میں بندوں کے مفادات اور حکمتیں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ان بچوں سے مراد احرار بچے ہیں 'بلوغت کے بعد ان کا حکم عام مردوں کا سا ہے' اس لیے ان کے لیے ضروری ہے کہ جب بھی کسی کے گھر آئیں تو پہلے اجازت طلب کریں۔

<sup>(</sup>۲) ان سے مراد وہ بوڑھی اور از کار رفتہ عور تیں ہیں جن کو حیض آنا بند ہو گیا ہو اور ولادت کے قابل نہ رہی ہوں۔
اس عمر میں بالعوم عورت کے اندر مرد کے لیے فطری طور پر جو جنسی کشش ہوتی ہے' وہ ختم ہو جاتی ہے' نہ وہ کی مرد
سے نکاح کی خواہش مند ہوتی ہیں' نہ مرد ہی ان کے لیے ایسے جذبات رکھتے ہیں۔ ایسی عور توں کو پر دے میں تخفیف کی
اجازت دے دی گئی ہے ''کپڑے ایار دیں'' سے وہ کپڑا مراد ہے جو شلوار قیص کے اوپر عورت پر دے کے لیے بری
چادر' یا برقعہ وغیرہ کی شکل میں لیتی ہے بشرطیکہ مقصد اپنی زینت اور بناؤ سگھار کا اظہار نہ ہو۔ اس کا مطلب سے ہے کہ
کوئی عورت اپنی جنسی کشش کھو جانے کے باوجود اگر بناؤ سگھار کے ذریعے سے اپنی ''جنسیت' کو نمایاں کرنے کے
مرض میں جتا ہو تو اس تخفیف پر دہ کے تھم سے وہ مشتیٰ ہوگی اور اس کے لیے کمل پر دہ کرنا ضروری ہوگا۔

<sup>(</sup>۳) کیعنی نہ کورہ بو ڑھی عور تیں بھی پردے میں تخفیف نہ کریں بلکہ بدستور بڑی چادریا برقعہ بھی استعال کرتی رہیں تو یہ ان کے لیے زیادہ بهتر ہے۔

حرج نہیں کہ تم اپنے گھروں سے کھالویا اپنے باپوں کے گھروں سے یا اپنی ماؤں کے گھروں سے یا اپنے بھائیوں کے گھروں سے یا اپنی بھویھیوں سے یا اپنی پھویھیوں کے گھروں سے یا اپنی خلاؤں کے گھروں سے جن کی تنجیوں کے تم مالک ہو یا اپنی دوستوں (۲) کے گھروں سے جن کی تنجیوں کے تم مالک ہو یا اپنی دوستوں (۲) کے گھروں سے جم پر اس میں بھی کوئی گناہ نہیں کہ تم سب ساتھ بیٹھ کر کھانا کھاؤیا الگ

قَلاعَلَ الْمُوقِضَ حَرَمُ وَلاعَلَ انْفُيكُو اَنْ تَاكُلُوْا مِنْ ابْنُوْتِكُوْ اَوْ بْنُوْتِ الْبَآلِكُوْ اَوْنْيُوْتِ الْمَالِكُوْ اَوْبُيُوْتِ اِخْوَائِكُوْ اَوْبْيُوْتِ الْحَوْتِكُوْ اَدْبُيُوْتِ اَعْمَامِكُوْ اَوْبُيُوْتِ عَلْمِكُمُ اَوْبُيُوْتِ الْحَوْلِكُوْ اَوْبُيُوْتِ خَلْتِكُوْ اَوْمَا مَلَكُتُ مُ مِّقَاتِحَةً اَوْصَدِيْقِكُوْ اَوْبُيُونِ خَلْتُكُو اَوْمَا مَلَكُتُ مُ مِّقَاتِحَةً اَوْصَدِيْقِكُوْ لَيْسَ عَلَيْكُ مُنْكُونًا اللّهِ مُنَاحُ اَنْ تَنْكُونُوا عَلَى الْفُسِكُونَ عَيْتَةً مِّيْنَ عِنْدِ اللهِ مُنْ اللهُ لَكُوْ عِنْدِ اللهِ مُنْ اللهُ لَكُونَ مَا فَيْبَلَةُ كُذَا لِكَ يُبْرِينُ اللهُ لَكُو عِنْدِ اللهِ مُنْ اللهُ لَكُونَا اللهُ الْمُنْكِلُونَ اللهُ لَكُونُونَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

(۱) اس کا ایک مطلب تو یہ بیان کیا گیا ہے کہ جہاد میں جاتے ہوئے صحابہ کرام الیکو بھی ، آیت میں نہ کور معذورین کو اپنے گھروں کی چابیال دے جاتے اور انہیں گھر کی چیزیں بھی کھانے پینے کی اجازت دے دیتے ۔ لیکن یہ معذور صحابہ الیکو بھی اس کے باوجود ، مالکوں کی غیر موجود گی میں ، وہاں ہے کھانا پینا جائز نہ سبجھتے ، اللہ نے فرمایا کہ نہ کورہ افراد کے لیے اپنے اقارب کے گھروں ہے یا جن گھروں کی چابیاں ان کے پاس ہیں ، ان سے کھانے پینے میں کوئی حرج (گناہ ) نہیں ہے ۔ اور بعض نے اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ تندرست صحابہ الیکو بھی ، معذور صحابہ الیکو بھی کے ساتھ بیٹے کر کھانا ، اس لیے بالبند کرتے کہ وہ معذوری کی وجہ ہے کم کھائیں گے اور یہ زیادہ کھاجا کیں گئ ، اس طرح ان کے ساتھ کھانے میں ظلم کا ارتکاب نہ ہو جائے ۔ اس طرح خود معذور صحابہ الیکو بھی ، دیگر لوگوں کے ساتھ کھانا اس لیے پند نہیں کرتے تھے کہ لوگ ان کے ساتھ کھانے میں کراہت محسوس نہ کریں ۔ اللہ تعالی نے دونوں کے لیے وضاحت فرما دی کہ اس میں کوئی گناہ والی بات نہیں ہے ۔

(۲) آہم بعض علانے صراحت کی ہے کہ اس سے وہ عام قتم کا کھانا مراد ہے جس کے کھاجانے سے کسی کو گرانی محسوس نہیں ہوتی۔ البتہ ایسی عمدہ چزیں جو مالکوں نے خصوصی طور پر الگ چھپا کر رکھی ہوں تاکہ کسی کی نظران پر نہ پڑے 'اسی طرح ذخیرہ شدہ چزیں 'ان کا کھانا اور ان کو اپنے استعال میں لانا جائز نہیں۔ (ایسر النفاسی) اسی طرح یہاں بیٹوں کے گھر انسان کے اپنے ہی گھر ہیں 'جس طرح حدیث میں ہے آئت وَ مَالُكَ لاَ بِیْكَ (ابن ماجه نصبر ۱۲۲۱۔ مسئد أحمد ۲/ اسان کے اپنے ہی گھر ہیں 'جس طرح حدیث میں ہے آئت وَ مَالُكَ لاَ بِیْكَ (ابن ماجه نصبر ۱۲۲۱۔ مسئد أحمد ۲/ ابن ماجه نصبر ۲۲۵۰ و سری حدیث ہے ولد الرجل من کسبه (ابن ماجه نصبر ۲۲۵۰) آبوداود نصبر ۴۵۰۰ وصححه الاُلبانی "آوی کی اولاد' اس کی کمائی ہے ہے"۔

(٣) اس میں ایک اور تنگی کا زالہ فرما دیا گیا ہے۔ بعض لوگ اکیلے کھانا پیند نہیں کرتے تھے 'اور کسی کو ساتھ بٹھا کر کھانا ضروری خیال کرتے تھے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ' اکٹھے کھا لویا الگ الگ' دونوں طرح جائز ہیں ' گناہ کسی میں نہیں۔ البتہ

والوں کوسلام کرلیا کرو<sup>(۱)</sup> دعائے خیرہے جوبابر کت او رپا کیزہ ہے اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ ' یوں ہی اللہ تعالیٰ کھول کھول کرتم ہے اینے احکام بیان فرمار ہاہے تاکہ تم سمجھ لو-(۱۱) باایمان لوگ تو وہی ہیں جو اللہ تعالیٰ پر اور اس کے رسول پر یقین رکھتے ہیں اور جب ایسے معاملہ میں جس میں لوگوں کے جمع ہونے کی ضرورت ہوتی ہے نبی کے ساتھ ہوتے میں توجب تک آپ سے اجازت نہ لیں کہیں نہیں جاتے۔ جو لوگ ایسے موقع پر آپ سے اجازت کے لیتے ہیں حقیقت میں یمی میں جو اللہ تعالی پر اور اس کے رسول پر ایمان لا چکے ہیں۔ <sup>(۲)</sup> پس جب ایسے لوگ آپ سے اپنے کسی کام کے لیے اجازت طلب کریں تو آپ ان میں سے جے چاہیں اجازت دے دیں اور ان کے لیے اللہ تعالیٰ ہے بخشش کی دعاما نگیں 'بیشک اللہ بخشنے والامہرمان ہے-(٦٢) تم الله تعالی کے نبی کے بلانے کو ایسا بلاوا نہ کر لوجیسا کہ آپس میں ایک دو سرے کو ہو تا (۳) ہے۔ تم میں سے انہیں اللہ خوب جانتاہے جو نظر بچا کرچیکے سے سرک

إِنَّهَ المُؤْمِنُونَ الذِينَ امْنُوا بِالله وَرَسُولِه وَإِذَا كَانُوُا مَعَهُ عَلَ اَسُرِحَامِمِ لَمْ يَدُهُ هَبُواحَتْ يَسُتَأْذِنُوهُ إِنَّ الذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُولَيْكَ الذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهُ فَإِذَا السَّنَا ذَنُوكَ لِيمُضِ شَائِهِمْ فَأَذَنُ لِمَنْ شِثْتَ مِنْهُمُ وَاسْتَغَفِّرُ لَهُ وُاللهُ إِنَّ اللهِ عَفُورُتَكِمِينُ "

لاَتَجُعَ لُوَّادُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُوْكَدُعَاءَ بَعْضِكُو بَعْضا لَكَدُ يَعْلَوُاللَّهُ الَّذِيثُنَ يَتَسَلَّلُونَ مِنْكُوْلِوَاذًا ْفَلْيَحُنْزِ الَّذِيثَنَ يُغَالِفُونَ عَنَ اَمْرِةَ اَنْ تُصِيِّبَهُ مُونِتَنَهُ ۖ اَوْيُصِيِّبَهُمُ

اکٹھے ہو کر کھانا ذیادہ باعث برکت ہے 'جیسا کہ بعض احادیث سے معلوم ہو تا ہے (ابن کثیر)

(۱) اس میں اپنے گھروں میں داخل ہونے کا ادب بیان کیا گیا ہے اور وہ سے کہ داخل ہوتے وقت اہل خانہ کو سلام عرض کرو' آدمی کے لیے اپنی بیوی یا اپنے بچوں کو سلام کرنا بالعموم گراں گزر تا ہے۔ لیکن اہل ایمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اللہ کے حکم کے مطابق ایسا کریں۔ آخر اپنے بیوی بچوں کو سلامتی کی دعا سے کیوں محروم رکھا جائے۔

(۲) لیعنی جمعہ و عیدین کے اجماعات میں یا داخلی و بیرونی مسئلے پر مشاورت کے لیے بلائے گئے اجلاس میں اہل ایمان تو عاضر ہوتے ہیں' ای طرح آگر وہ شرکت سے معذور ہوتے ہیں تو اجازت طلب کرتے ہیں۔ جس کا مطلب دو سرے لفظوں میں یہ ہوا کہ منافقین اپنے اجماعات میں شرکت سے اور آپ ماٹھ ہوائے ہوازت مائٹے ہے گریز کرتے ہیں۔

لفظوں میں یہ ہوا کہ منافقین اپنے اجماعات میں شرکت سے اور آپ ماٹھ ہوائے اربازت مائٹے سے گریز کرتے ہیں۔

طرح مت پکارو۔ مثلاً یا محمد ماٹھ ہو تیں کہ جس طرح تم ایک دو سرے کو نام لے کرپکارتے ہو' رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو اس طرح مت پکارو۔ مثلاً یا محمد ماٹھ ہو تھیں۔ بیش کے لیے تھا جب کہ طرح مت پکارو۔ مثلاً یا محمد ماٹھ ہو تھیں تو ہوں کہ آپ سے مخاطب ہوں) دو سرے معنی ہے ہیں کہ رسول کی بدعا کو دو سروں کیا ہیا ہے کہ اسول کی بدعا کو دو سروں کو اس

عَذَاكِ اللُّهُ 💬

جاتے ہیں۔ (اسنو جو لوگ تھم رسول کی مخالفت کرتے ہیں انہیں ڈرتے رہنا چاہیے کہ کمیں ان پر کوئی زبردست آفت نہ آپٹے۔ (۱۳) آفت نہ آپٹے۔ (۱۳) آفاہ ہو جاؤ کہ آسان و زمین میں جو کچھ ہے سب اللہ تعالیٰ ہی کا (۳) ہے۔ جس روش پر تم ہو وہ اسے بخوبی جانتا ہے۔ (۳) اور جس دن سے سب اس کی طرف لوٹائے جائیں گے اس دن ان کو ان کے کیے سے وہ خبردار کر جائیں گے۔ اللہ تعالیٰ سب کچھ جانے والا ہے۔ (۱۳)

ٱلْآلَّتَ بِلْهِمَا فِي السَّمْلُوتِ وَالْاَيْنِ قَدْيَعَـُكُوْمَآ اَنْتُوْ عَكَيْهِ ْ دَيَوْمَ يُرْجَعُونَ الِيَهُ وَيُنَتِّئُهُمُوْمِيَاعَمِـلُوْاْ وَاللهُ بِعُلِّ مَنْ عَلِيْهُ ۚ ۞

بد دعاکی طرح مت مسجمو 'اس لیے کہ آپ کی دعاتو قبول ہو تی ہے ۔اس لیے نبی کی بد دعامت او 'تم ہلاک ہو جاؤ گے۔ منابع دونائی طرح مت مسجمو 'اس لیے کہ آپ کی دعاتو قبول ہو تی ہے ۔اس لیے نبی کی بد دعامت او 'تم ہلاک ہو جاؤ گے۔

<sup>(</sup>۱) یہ منافقین کاروبہ ہو تاتھا کہ اجتماع مشاورت سے چیکے سے کھسک جاتے۔

<sup>(</sup>۲) اس آفت سے مراد دلوں کی وہ کمی ہے جو انسان کو ایمان سے محروم کردیتی ہے۔ یہ بی صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام سے سرتابی اور ان کی مخالفت کرنے کا نتیجہ ہے۔ اور ایمان سے محرومی اور کفریر خاتمہ 'جنم کے دائمی عذاب کا باعث ہے۔ جیساکہ آیت کے اگلے جملے میں فرمایا۔ پس نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے منساج 'طریقے اور سنت کو ہروقت سائے رکھنا چاہیے۔ اس لیے کہ جو اقوال و اعمال اس کے مطابق ہوں گے 'وہی بارگاہ اللی میں مقبول اور دو سرے سب مردود ہول گے۔ آپ مالی ایمان ہے من عَمِل عَمَلاً لَیْسَ عَلَیْهِ أَمْرُنَا فَهُورَدٌ » (السخاری کتاب الصلح باب إذا اصطلحوا علی صلح جور ومسلم 'کتاب الاقضية 'باب نقض الاحکام الباطلة ورد محدثات الامور۔ والسنن "جس نے ایباکام کیا' جو ہمارے طریقے پر نہیں ہے 'وہ مردود ہے"۔

<sup>(</sup>٣) خلق کے اعتبار سے بھی' ملک کے اعتبار سے بھی اور مانختی کے اعتبار سے بھی۔ وہ جس طرح چاہے تصرف کرے اور جس چیز کا چاہے ' حکم دے۔ پس اس کے رسول مٹنٹیکیڈ کے معاملے میں اللہ سے ڈرتے رہنا چاہیے ' جس کا تقاضا سے کہ رسول کے کسی حکم کی مخالفت نہ کی جائے اور جس سے اس نے منع کردیا ہے ' اس کا ارتکاب نہ کیا جائے۔ اس لیے کہ رسول مٹنٹیکیڈ کے جسینے کامقصد ہی ہیں ہے کہ اس کی اطاعت کی جائے۔

<sup>(</sup>٣) یه مخالفین رسول ماز آلیز کو حثیبه ہے کہ جو کچھ حرکات تم کر رہے ہو' یہ نہ سمجھو کہ وہ اللہ سے مخفی رہ سکتی ہیں۔ اس کے علم میں سب کچھ ہے اور وہ اس کے مطابق قیامت والے دن جزا و سزا دے گا۔